
       Wydawnictwo 
      „Znaki Czasu”

Podręcznik uczniostw
a

Podręcznik 
uczniostwa
dla członków
Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego



1921-2021
100-LECIE 
DZIAŁALNOŚCI
WYDAWNICTWA  
„ZNAKI CZASU”



Wydawnictwo
„Znaki Czasu”

W A R S Z A W A  2 0 2 0

PODRĘCZNIK 
UCZNIOSTWA

DLA CZŁONKÓW

KOŚCIOŁA 
ADWENTYSTÓW 
DNIA SIÓDMEGO

JIM HOWARD
oraz

KAMERON DEVASHER, MK HOWARD,  
JUSTIN RINGSTAFF i STACI SCHEFKA



TYTUŁ ORYGINAŁU
Discipleship Handbook. A Resource for Seventh-day Adventist Church Members

KIEROWNIK WYDAWNICZY
Mirosław Harasim

TŁUMACZ
Jan Trzeciak

PROJEKTANT OKŁADKI
Jarosław Kauc

REDAKTORKA
Klaudia Głowacka

© General Conference Corporation of Seventh-day Adventists (2018)
© Wydawnictwo „Znaki Czasu” (2020)

Publikacja ukazała się staraniem Sekretariatu Misji  
przy Zarządzie Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego w RP  

oraz Diecezji Południowej, Diecezji Wschodniej i Diecezji Zachodniej.

Wydanie pierwsze

ISBN 978-83-7295-430 -5

Zamówienia na publikacje prosimy kierować pod adresem:
Dział Handlowy Wydawnictwa „Znaki Czasu”

ul. Foksal 8/3
00-366 Warszawa
tel. 22-331-98-00

e-mail: kontakt@znakiczasu.pl



(5)

SPIS TREŚCI

O podręczniku..........................................................................................7

Wprowadzenie.........................................................................................11

Część 1. Uczniostwo...............................................................................13

	 1.	 Być jak Jezus.................................................................................15

Część 2. Osobista pobożność................................................................19

	 2.	 Duch i żywot.................................................................................21

	 3.	 Świadectwo Jezusa.......................................................................26

	 4.	 Indywidualna modlitwa...............................................................34

	 5.	 Przez patrzenie.............................................................................40

	 6.	 Nabożeństwa rodzinne................................................................45

Część 3. Osobiste świadectwo..............................................................51

	 7.	 Nasza misja...................................................................................53

	 8.	 Powołani do wydawania świadectwa.........................................59

Część 4. Życie kościelne........................................................................67

	 9.	 Święte zgromadzenia...................................................................69

	 10.	 Święte obrzędy.............................................................................75

	 11.	 Bóg porządku................................................................................83

	 12.	 Tylko jedna obawa........................................................................91

	 13.	 Powiedz to światu.......................................................................101



6 Podręcznik uczniostwa

Część 5. Chrześcijański styl życia......................................................113

	 14.	 Coś lepszego...............................................................................115

	 15.	 Dzień, który jest rozkoszą.........................................................121

	 16.	 Bojaźń Boża................................................................................130

	 17.	 Skarb w niebie............................................................................137

	 18.	 Osiem zasad zdrowia.................................................................146

	 19.	 Piękno skromności....................................................................155

	 20.	 Ludzie czystego serca................................................................164

	 21.	 Miłość w rodzinie....................................................................... 174

Część 6. Cykl ewangelizacji................................................................185

	 22.	 Posłać robotników......................................................................187

	 23.	 Przygotowanie gleby..................................................................192

	 24.	 Siew ziarna..................................................................................198

	 25.	 Pielęgnowanie.............................................................................207

	 26.	 Żniwo i zachowanie plonu..........................................................218

Dodatek A. Plan uczniostwa................................................................227

Dodatek B. Plan codziennego czytania.............................................259

Dodatek C. Publikacje Ellen G. White cytowane w podręczniku..... 306



(7)

O PODRĘCZNIKU

Praktyczna i zwięzła forma niniejszego Podręcznika uczniostwa 
będzie wielkim błogosławieństwem dla nowych i starszych człon-
ków Kościoła. Jak przyjemnie jest zobaczyć taki materiał, utwier-

dzający w wierze i edukujący, a jednocześnie mobilizujący członków 
Kościoła adwentystycznego do działalności ewangelizacyjnej! Tego 
właśnie uczą nas Biblia i Duch Proroctwa.

Pod kierunkiem Ducha Świętego ten ważny Podręcznik ucznio-
stwa, obok innych wspaniałych materiałów przygotowywanych przez 
Kościół, pomoże wypełniać wielkie Boże zlecenie, by „iść (...) i czynić 
uczniami” ludzi ze wszystkich narodów (Mt 28,19). Jakim przywile-
jem jest należeć do tych, którzy wypełniają to zlecenie i niosą światu 
ostatnie wielkie wołanie, głosząc wieczną Ewangelię w kontekście 
trójanielskiego poselstwa z Ap 14! Podręcznik ten przekłada na dzia-
łanie cenną radę Ducha Proroctwa: „Dzieło Boże na ziemi nie zosta-
nie dokończone, póki ludzie tworzący nasz Kościół nie przystąpią 
do pracy i nie zjednoczą swoich wysiłków z wysiłkami kaznodziejów 
i urzędników zborowych”1. Jezus przychodzi wkrótce! Zatem podnie-
ście sztandar wysoko i opowiadajcie o Tym, który dał nam zbawienie 
i który rychło przyjdzie powtórnie, by zabrać nas do domu! Maranatha!

Ted N.C. Wilson,
przewodniczący Generalnej Konferencji
Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego

* * *

	 1	 Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 9, s. 117.



8 Podręcznik uczniostwa

Jedną z największych potrzeb współczesnej ewangelizacji adwen-
tystycznej jest opieka duszpasterska nad nowo nawróconymi. 
Wielkie ewangelizacyjne zlecenie nakazuje „czynić uczniami”, 

a nie jedynie chrzcić ludzi. Bez dobrze przemyślanej, świadomej stra-
tegii uczniostwa nowo nawróceni nierzadko będą duchowo słabi lub 
całkowicie opuszczą Kościół. Podręcznik uczniostwa jest praktycznym 
przewodnikiem dla nowo nawróconych. Uczy ich, jak mogą wzrastać 
w Chrystusie i daje zrozumienie życia i kultury Kościoła Adwentystów 
Dnia Siódmego. To proste w użyciu opracowanie ukazuje im biblijną 
podstawę siły w wierze i świadczenia o Chrystusie w mocy Ducha 
Świętego. Usilnie zalecam pastorom i ewangelizatorom zapewnienie 
dostępu do tego podręcznika nowo ochrzczonym wyznawcom uczest-
niczącym w naszych spotkaniach ewangelizacyjnych.

Mark Finley,
międzynarodowy ewangelizator

* * *

Ciągły rozwój w wierze stanowi przywilej wszystkich wierzących. 
Podręcznik uczniostwa zachęci cię do wzrostu jako ucznia Chry-
stusa, ukazując ci mocne zasady Słowa Bożego i prowadząc cię 

do głębszej i pełniejszej więzi z Jezusem.
John Bradshaw,

mówca i dyrektor It Is Written

* * *

Niniejszy Podręcznik uczniostwa to mocne narzędzie ewangelicz-
nego zlecenia „czynienia ludzi uczniami”. Jest on wyważony i bar-
dzo praktyczny. Mam nadzieję, że stanie się szeroko dostępny 

dla ogólnoświatowego Kościoła i będzie pomagał liderom i wyznaw-
com w spełnianiu wielkiego ewangelizacyjnego zlecenia naszego Pana.

Jerry Page,
sekretarz Stowarzyszenia Kaznodziejskiego

Generalnej Konferencji
Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego

* * *



9

Nigdy nie czytałem na temat uczniostwa nic lepszego niż niniej-
szy Podręcznik. Jego układ, kompletność, wierność Biblii oraz 
przejrzystość są godne podkreślenia. Jednak jego największą 

zaletą jest treść. Nie pominięto w nim niczego, co składa się na dobre 
uczniostwo adwentystów dnia siódmego. Każdy członek Kościoła 
powinien go przeczytać i praktykować to, co zostało w nim napisane. 
Osobisty rozwój duchowy oraz rozwój liczebny Kościoła staną się 
wówczas trwałą rzeczywistością. Bóg pobłogosławi wszystkich, któ-
rzy praktykują tę naukę.

Mario Veloso,
były wicesekretarz Generalnej Konferencji

Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego

* * *

Cenne informacje i praktyczne pouczenia zawarte w niniejszym 
Podręczniku uczniostwa przygotują Kościół do zaangażowania 
w radosne doświadczenie czynienia ludzi uczniami, aby oni czy-

nili uczniami kolejnych bliźnich. Mam nadzieję, że czytając tę nową 
publikację, odczujesz w swoim sercu i umyśle przekonujący wpływ 
Ducha Świętego, co skłoni cię, byś stał się żywym ogniwem w wiel-
kim łańcuchu uczniostwa przedstawionym w Mt 28,19-20. Posłuszni 
przykazaniu Pańskiemu możemy docierać do ludzkości z przesłaniem 
Ewangelii, wzrastać w łasce, a pewnego dnia cieszyć się spełnieniem 
nadziei nieba, która dzisiaj tętni w naszych sercach!

Guillermo Biaggi,
wiceprzewodniczący Generalnej Konferencji

Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego

* * *

O podręczniku



10 Podręcznik uczniostwa

Niewiele książek w tak przejrzysty, praktyczny i starannie opra-
cowany sposób przedstawia, co to znaczy wypełniać wielkie 
zlecenie ewangelizowania ludzkości, jak niniejszy Podręcznik 

uczniostwa. Jeśli pragniesz zrozumieć misję Kościoła i prawdziwe 
uczniostwo, powinieneś go przeczytać.

Robert Costa,
wicesekretarz Stowarzyszenia Kaznodziejskiego

i koordynator światowej ewangelizacji  
i wzrostu Kościoła

Generalnej Konferencji  
Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego

* * *

Z biegiem czasu wyznania chrześcijańskie ulegają ześwieccze-
niu i instytucjonalizacji, tracąc w znacznym stopniu swoją pier-
wotną tożsamość i misyjny zapał. Podręcznik uczniostwa może 

być bardzo pomocny w przekształcaniu starszych i nowych wierzą-
cych w aktywnych misjonarzy adwentystycznego przesłania. Książka 
ta powinna być obowiązkową lekturą dla każdego adwentysty dnia 
siódmego, który pragnie ujrzeć dokończenie głoszenia wiecznej Ewan-
gelii w tym pokoleniu.

Albert R. Timm,
wicedyrektor Ellen G. White Estate



(11)

WPROWADZENIE

Nie ma większego powołania niż bycie uczniem Jezusa Chry-
stusa. Nic nie może się równać z poznaniem Zbawiciela ludz-
kości i podążaniem za Nim. Znać Go to Go miłować, a podą-

żanie za Nim to wspaniała przygoda. Jednak droga uczniostwa jest 
pełna pułapek i sideł, które grożą zwiedzeniem nas z wąskiej ścieżki 
wiodącej do nieba. Gdyby diabłu udało się zrealizować jego zamiary, 
uśpiłby wszystkich chrześcijan w duchowej drzemce albo sprowadził 
na zakazane ścieżki, które odwiodą nasze serce od Boga. Zatem nawet 
jeśli jesteśmy ochrzczonymi wyznawcami Jezusa, musimy wciąż wzra-
stać, stając się aktywnymi i dojrzałymi uczniami Chrystusa.

Podręcznik uczniostwa przyniesie korzyści każdemu, kto pragnie 
takiego doświadczenia z Jezusem. Można go używać do osobistego stu-
diowania albo studiować wspólnie w ramach szkoły sobotniej, spotkań 
modlitewnych, spotkań w małych grupach czy w formie lekcji biblij-
nych. Jest to coś więcej niż książka o uczniostwie. Zawiera on pełny 
materiał niezbędny do sześciomiesięcznego biblijnego planu ucznio-
stwa dla zborów adwentystycznych i członków Kościoła. Podręcznik 
uczniostwa został opracowany tak, by zapewnić instrukcje we wszyst-
kich najważniejszych aspektach uczniostwa. Osobista pobożność, 
indywidualna ewangelizacja, życie zborowe, chrześcijański styl życia 
i ewangelizacja wspólnotowa zostały opisane z należytą starannością.

Dla nowych członków Kościoła dwadzieścia sześć rozdziałów Pod-
ręcznika uczniostwa stanowi podstawę dwudziestu sześciu cotygo-
dniowych spotkań z doświadczonym mentorem. Dodatek A zatytu-
łowany Plan uczniostwa ukazuje prosty proces pomagający zborom 
w korzystaniu z opracowania w celu czynienia uczniami wszystkich 



12 Podręcznik uczniostwa

nowo ochrzczonych członków Kościoła. Dodatek ten zawiera plan 
każdego z tych spotkań w postaci kolejnych instrukcji prowadzących 
mentorów w ugruntowywaniu nowych członków Kościoła w wierze 
i lepszym integrowaniu ich z Kościołem Adwentystów Dnia Siódmego.

Bez względu na to, od jak dawna jesteś adwentystą dnia siódmego, 
Podręcznik uczniostwa może pomóc ci w kształtowaniu niezbędnych 
duchowych nawyków w dziedzinach takich jak modlitwa, studiowanie 
Biblii, wspólnota i służba. Bez tych ważnych składników chrześcijań-
skiego życia grozi nam posiadanie pozbawionej mocy formy pobożności 
(zob. 2 Tm 3,5). Studiowany ze szczerym sercem Podręcznik uczniostwa 
będzie prowadził czytelników bliżej do Chrystusa, Jego Słowa i Jego 
Kościoła. Przyniesie ożywienie i reformację w zborach, a także indy-
widualnie w życiu wierzących. Pomoże zarówno doświadczonym, jak 
i nowo pozyskanym członkom Kościoła, by wiara rozpalała ich serca 
miłością do Chrystusa oraz czyniła ich życie aktywnym w służbie 
dla bliźnich. Naszą szczerą nadzieją i modlitwą jest, aby stało się to 
doświadczeniem wszystkich czytelników tej książki.

Sekretariat Szkoły Sobotniej i Ewangelizacji
Generalnej Konferencji 

Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego



CZĘŚĆ 1

UCZNIOSTWO





(15)

Rozdział 1

BYĆ JAK JEZUS

Nie masz ucznia nad mistrza, ale należycie będzie przygotowany 
każdy, gdy będzie jak jego mistrz” (Łk 6,40). To jedno krót-
kie zdanie ukazuje całą perspektywę chrześcijańskiego życia. 

Celem każdego prawdziwego ucznia jest być jak Jezus.
Kiedy Chrystus powoływał swoich uczniów, mówił: „Pójdź za mną” — 

nie tylko „pójdź za moją nauką”, ale „pójdź za mną”. Nie możemy szcze-
rze podążać za Jego nauką, nie podążając za Nim. Przegląd ziemskiej 
działalności Jezusa świadczy o tym, że Jego uczniowie towarzyszyli Mu 
niemal wszędzie, dokąd się udawał. Uczyli się modlić, słuchając modlą-
cego się Jezusa. Poznawali znaczenie Pisma Świętego, słysząc, jak Jezus 
opierał swoje nauczanie na Piśmie Świętym. Uczyli się miłować, widząc 
miłość w działaniu w życiu i służbie Jezusa. On powiedział: „Po tym 
wszyscy poznają, żeście uczniami moimi, jeśli miłość wzajemną mieć 
będziecie” (J 13,35). Innymi słowy: „Kiedy ludzie zobaczą, że postępu-
jecie podobnie jak ja, wówczas poznają, że jesteście moimi uczniami”.

Uczniostwo to proces upodabniania się do Jezusa poprzez spędzanie 
z Nim czasu. Same kursy uczniostwa nie wystarczą. Formy religijne 
także na niewiele się zdadzą. Osobista więź między uczniem i Nauczy-
cielem stanowi sedno chrześcijańskiego uczniostwa.

Cena uczniostwa

Choć więź z Jezusem przynosi nam wielką radość, to jednak wyraźne 
wypowiedzi Chrystusa podkreślają cenę podążania za Nim i bycia Jego 
uczniem. „Jeśli kto chce pójść za mną, niech się zaprze samego siebie 



16 Podręcznik uczniostwa

i weźmie krzyż swój, i niech idzie za mną. Bo kto by chciał życie swoje 
zachować, utraci je, a kto by utracił życie swoje dla mnie, odnajdzie je” 
(Mt 16,24-25). „Tak więc każdy z was, który się nie wyrzeknie wszyst-
kiego, co ma, nie może być uczniem moim” (Łk 14,33).

Według Jezusa, uczniostwo wymaga wyrzeczenia się siebie i ofiar-
ności. Nie jest atrakcyjne dla ludzi szukających poklasku i kierujących 
się egoizmem. Jezus powiedział, że wąska jest brama i trudna droga 
tych, którzy za Nim podążają (zob. Mt 7,14). Przypomina nam: „Jeśli 
świat was nienawidzi, wiedzcie, że mnie wpierw niż was znienawi-
dził” (J 15,18). Prawdziwy uczeń spotka się z opozycją tylko za to, że 
wyróżnia się spośród tłumu.

Przekonująca miłość

Skoro taka jest cena, dlaczego mielibyśmy chcieć podążać za Jezu-
sem? To proste — bo Go miłujemy! Oddajemy wszystko, aby za Nim 
podążać, gdyż znaleźliśmy „perłę drogocenną” (Mt 13,46). Nasze serca 
zostały zmienione przez bezwarunkową miłość ukrzyżowanego Zbawi-
ciela. „Bo miłość Chrystusowa ogarnia nas, którzy doszliśmy do tego 
przekonania, że jeden za wszystkich umarł” (2 Kor 5,14). „Miłujmy więc, 
gdyż On nas przedtem umiłował” (1 J 4,19). Książka Droga do Chrystusa 
przypomina nam, że kiedy „miłość kiełkuje w naszych sercach”, każdy 
obowiązek staje się lekki. „Spełnianie obowiązków staje się radością, 
a poświęcenie przyjemnością”2. Zamiast podążać za Jezusem w obawie 
przed stratą czy w nadziei zysku, prawdziwi chrześcijanie czynią to 
ochoczo i z radością, z miłości do Tego, który — jak to pięknie wyraził 
Paweł — „mnie umiłował i wydał samego siebie za mnie” (Ga 2,20). Ta 
miłość przewyższa wszelkie atrakcje tego świata.

Kiedy Jezus zapytał uczniów, czy cena uczniostwa jest dla nich zbyt 
wysoka, Piotr odpowiedział w imieniu wszystkich uczniów we wszyst-
kich wiekach: „Panie! Do kogo pójdziemy? Ty masz słowa żywota 

	 2	Ellen G. White, Droga do Chrystusa, Warszawa 2020, s. 56.



17

wiecznego” (J 6,68). Tak, On ma słowa wiecznego życia. Obiecał nam: 
„Zaprawdę powiadam wam, nie ma takiego, kto by opuścił dom albo 
braci, albo siostry, albo matkę, albo ojca, albo dzieci, albo pola dla mnie 
i dla Ewangelii, który by nie otrzymał stokrotnie, teraz, w doczesnym 
życiu (...) a w nadchodzącym czasie żywota wiecznego” (Mk 10,29-30). 
Dobrodziejstwa podążania za Jezusem znacznie przewyższają cenę, 
nie tylko ze względu na ulice ze złota i nieśmiertelne ciało, ale przede 
wszystkim ze względu na niezrównany pokój i radość we wspólnocie 
z Chrystusem. Jak Pan zapewnił Abrahama, tak zapewnia nas: „Jam 
tarczą twoją; zapłata twoja będzie sowita!” (Rdz 15,1).

Pod opieką Ducha Świętego

Jezus uczył, że „pierwsze i największe przykazanie” prawa Bożego 
jest zawarte w Pwt 6,5: „Będziesz tedy miłował Pana, Boga swego, 
z całego serca swego i z całej duszy swojej, i z całej siły swojej”. Zaraz 
po tym przykazaniu w Księdze Powtórzonego Prawa znajdujemy tajem-
nicę zwycięskiego chrześcijańskiego życia: „Niechaj słowa te, które 
Ja ci dziś nakazuję, będą w twoim sercu. Będziesz je wpajał w two-
ich synów i będziesz o nich mówił, przebywając w swoim domu, idąc 
drogą, kładąc się i wstając. (...) Wypiszesz je też na odrzwiach two-
jego domu i na twoich bramach” (Pwt 6,6-7.9). Nie wystarczy unikać 
bałwochwalstwa i zeświecczenia okolicznych narodów. Lud Boży miał 
także strzec swoich serc, otaczając się prawem Bożym.

Podążanie za Jezusem w prawdziwym uczniostwie wymaga więcej 
niż wyzbycia się tego, co grzeszne. Musi także obejmować dodanie 
do naszego życia tego, co duchowe. „Albowiem zamysł ciała, to śmierć, 
a zamysł Ducha, to życie i pokój” (Rz 8,6). „O tym, co w górze, myśl-
cie, nie o tym, co na ziemi” (Kol 3,2). Nie będziemy podobni do Jezusa, 
jeśli poświęcamy czas wyłącznie sprawom tego świata. Jak ucznio-
wie przebywali stale z Jezusem, tak my musimy otoczyć się tym, co 
duchowe, a nie ziemskimi wpływami. Musimy dodać do naszego życia 

1. Być jak Jezus



18 Podręcznik uczniostwa

nieodzowne duchowe praktyki, które skierują nasz umysł na „to, co 
w górze”. Ponieważ nasza grzeszna natura jest obarczona słabością, 
uczniowie Chrystusa prowadzą życie duchowe wyłącznie przez wiarę, 
nawet jeśli tego nie czują. Utrwalenie tych stałych duchowych prak-
tyk stanowi niezbędną tajemnicę duchowej mocy.

Praktyczne zastosowanie

Poniżej zamieszczona jest lista ośmiu duchowych praktyk niezbęd-
nych dla ucznia Chrystusa:

1. 	Codzienna osobista modlitwa.
2. 	Codzienne osobiste studiowanie Biblii.
3. 	Codzienne poranne i wieczorne nabożeństwa rodzinne.
4. 	Cotygodniowe uczęszczanie do szkoły sobotniej.
5. 	Cotygodniowy udział we wspólnym nabożeństwie.
6. 	Cotygodniowy aktywny udział w spotkaniach małej grupy modli-

tewnej lub studiującej Biblię.
7. 	Regularne wydawanie osobistego świadectwa wiary.
8. 	Regularne zaangażowanie w służbę w zborze.
„Albowiem gdzie jest skarb wasz, tam będzie i serce wasze” (Łk 12,34).  

Jeśli poświęcasz czas Jezusowi, Jego ludowi i Jego dziełu, twoje serce 
będzie złączone z Jego sercem. Wtedy i tylko wtedy możesz zacząć 
doświadczać celu uczniostwa — być jak Jezus. Studiując niniejszy 
Podręcznik uczniostwa, nauczysz się wielu ważnych rzeczy na temat 
chrześcijańskiego życia. Jednak ponad wszystko zainicjujesz ważne 
duchowe praktyki, które cię zmienią i będą strzec twojej duszy.

Poświęć czas na przemyślenie powyższej listy duchowych praktyk. 
Jakie przeszkody musisz pokonać, by regularnie je stosować? Jakich 
zmian musisz dokonać w swoim planie zajęć? Co musisz usunąć ze swo-
jego życia, aby dodać te duchowe składniki — modlitwę, studiowanie, 
wspólnotę i służbę — które cechowały także życie Jezusa?



CZĘŚĆ 2

OSOBISTA POBOŻNOŚĆ





(21)

Rozdział 2

DUCH I ŻYWOT

Jezus nie tylko znał Pismo Święte, ale także polegał na nim. Mówił 
o nim nie tylko jako o czymś pożytecznym, ale jako o czymś 
niezbędnym dla życia. Kiedy zmęczenie i głód wyczerpały Go 

na pustyni, a diabeł przytłoczył Go chmurą niepokoju i pokusy, Jezus 
nie polegał na własnych odczuciach. Nie radził się nawet swojego 
rozumu, wiedzy czy serca. Był jeden fundament, któremu mógł ufać. 
Tak więc odpowiedział diabłu nie własnymi słowami czy przemyśle-
niami, ale słowami Pisma Świętego: „Napisano...” (Mt 4,4.7.10). Dla 
Jezusa Pismo Święte spełniało nie tylko rolę motywującą czy inspi-
rującą, ale było Jego życiem. „Napisano: Nie samym chlebem żyje 
człowiek, ale każdym słowem, które pochodzi z ust Bożych” (Mt 4,4).

Kiedy Jezus został postawiony w skrajnej sytuacji, znajdował zwycię-
stwo, polegając na Bożym natchnieniu Słowa Bożego. Podobnie mamy 
postępować i my. Musimy czerpać większą niż nasza siłę i mądrość, 
aby nawigować wśród burz i pokus codziennego życia. Możemy zna-
leźć tę moc i mądrość jedynie w Słowie Bożym, spisanym objawie-
niu „Chrystusa, który jest mocą Bożą i mądrością Bożą” (1 Kor 1,24).

Źródło duchowego życia i mocy

„Jeśli nie będziecie jedli ciała Syna Człowieczego i pili krwi jego, 
nie będziecie mieli żywota w sobie” (J 6,53). To tajemnicze stwierdze-
nie było punktem zwrotnym w działalności Jezusa. Kiedy wypowie-
dział te słowa, „wielu uczniów jego zawróciło i już z nim nie chodziło” 
(w. 66). Co Jezus miał na myśli, kiedy powiedział, że musimy „jeść 



22 Podręcznik uczniostwa

ciało Syna Człowieczego i pić krew jego”? Słów tych nie należy rozu-
mieć dosłownie, ale w sensie duchowym, jak Jezus wyjaśnił później: 
„Słowa, które powiedziałem do was, są duchem i żywotem” (w. 63).

Słowo Boże jest dla chrześcijan źródłem życia i mocy. Jezus mówił, że 
bez regularnego karmienia się Jego Słowem „nie będziecie mieli żywota 
w sobie”. Biblia zawiera cenne informacje o historii, ważne instrukcje 
dotyczące zbawienia i chrześcijańskiego życia, ostrzeżenia na przy-
szłość i objawienie charakteru Boga. Ale nawet ten szeroki opis nie 
wyczerpuje najważniejszej funkcji Słowa Bożego dla ucznia Chrystusa. 
Na czym polega ta funkcja? Jest nią dawanie życia — duchowego życia. 
Bez „spożywania” Słowa Bożego nie mamy w sobie duchowego życia.

Zwróć uwagę na poniższe wersety biblijne sugerujące, iż duchowe 
życie jest zawarte w Słowie Bożym: „Słowa, które powiedziałem do was, 
są duchem i żywotem” (J 6,63). „Bo Słowo Boże jest żywe i skuteczne” 
(Hbr 4,12). „Nie samym chlebem żyje człowiek, ale każdym słowem, 
które pochodzi z ust Bożych” (Mt 4,4). „Jako odrodzeni (...) przez Słowo 
Boże” (1 P 1,23). Wersety te świadczą, że Biblia jest czymś więcej niż 
zbiorem życiowych wskazówek, ale tworzy duchowe życie. W Słowie 
Bożym zawarta jest stwórcza moc.

Kiedy Bóg rzekł: „Niech stanie się światłość”, wówczas „stała 
się światłość”. „Bo on rzekł — i stało się, On rozkazał — i stanęło” 
(Ps 33,9). Podobnie czytanie Słowa Bożego może tworzyć umiłowanie 
duchowych spraw tam, gdzie wcześniej go nie było. Jesteśmy „odro-
dzeni (...) przez Słowo Boże” (1 P 1,23). Jak przyjmujemy nowe życie 
ze Słowa Bożego, tak musimy być podtrzymywani przy życiu przez 
to samo Słowo. „Jak więc przyjęliście Chrystusa Jezusa, Pana, tak 
w Nim chodźcie” (Kol 2,6). „Jeżeli wytrwacie w słowie moim, praw-
dziwie uczniami moimi będziecie” (J 8,31). Musimy wciąż pić „nie-
sfałszowane duchowe mleko, abyśmy przez nie wzrastali” (1 P 2,2).

Osobista pobożność

Ponieważ potrzebujemy Biblii do podtrzymywania duchowego życia, 
nie możemy bezpiecznie zarzucać i podejmować jej czytania stosow-



23

nie do chwilowego kaprysu. Musimy czytać ją codziennie i uczynić to 
stałą duchową praktyką w naszym duchowym życiu. Jeśli początkowo 
nie rozumiemy czy nie czujemy błogosławieństwa związanego ze stu-
diowaniem Pisma Świętego nie powinniśmy się zniechęcać. Jeśli przez 
wiarę zachowamy wytrwałość, z czasem Bóg spełni swoją obietnicę: 
„Wykład słów twoich oświeca, daje rozum prostaczkom” (Ps 119,130). 
Codzienne czytanie Biblii, wraz z codzienną osobistą modlitwą składa 
się na osobistą pobożność, gdyż jest elementem naszego poświęcenia 
się Bogu. Taka praktyka wymaga zaangażowania. Nie jest ona opcjo-
nalna dla nas jako chrześcijan, gdyż bez niej nasze wieczne przezna-
czenie byłoby oparte na niepewnym gruncie. Nawet jeśli uczęszczamy 
do zboru, jesteśmy mili dla bliźnich i pomagamy potrzebującym, bez 
regularnego studiowania Słowa Bożego będziemy narażeni na duchowy 
rozkład w naszym osobistym życiu duchowym. Pokusy nas przemogą 
i staniemy się łatwym celem zwiedzenia. W książce Wielki bój czytamy: 
„Szatan dobrze wie, że wszyscy, których skłoni do zaniedbania modli-
twy i badania Pisma, zostaną pokonani za sprawą jego ataków. Dlatego 
wymyśla wszelkie możliwe sposoby, aby zaabsorbować umysł”3.

Praktyczne zastosowanie

Biblia uczy, że „całe Pismo przez Boga jest natchnione” (2 Tm 3,16). 
Jak Bóg tchnął w Adama życie, tak wtedy, gdy każdego ranka czytamy 
„przez Boga natchnione” Pismo Święte, daje ono naszej duszy duchowe 
życie. To, co zostało napisane pod szczególnym natchnieniem Ducha 
Świętego, stanowi dla nas najlepszą codzienną duchową lekturę. Możemy 
czytać inne książki z wielkim pożytkiem, ale choć są one inspirujące, 
to jednak dla naszej osobistej pobożności potrzebujemy tego, co jest 
natchnione. Powinniśmy czytać to, o czym wiemy, że jest głosem Boga.

Jednym z dodatków do niniejszego Podręcznika uczniostwa jest 
plan czytania, który pomaga przeczytać całą Biblię w umiarkowanym 

	 3	Ellen G. White, Wielki bój, wyd. 20, Warszawa 2019, s. 313.

2. Duch i żywot



24 Podręcznik uczniostwa

tempie. Postanów poświęcić co najmniej trzydzieści minut dziennie 
na modlitwę i studiowanie. Kiedy czynimy osobiste nabożeństwo prio-
rytetem w naszym życiu, dowiadujemy się, że Jego słowa „są duchem 
i żywotem”.

Po swoim zmartwychwstaniu Jezus objaśniał Pismo Święte swoim 
dwóm uczniom, idąc z nimi drogą do Emaus. Później powiedzieli oni: 
„Czyż serce nasze nie pałało w nas, gdy mówił do nas w drodze i Pisma 
przed nami otwierał?” (Łk 24,32). Jakiż przywilej jest naszym udzia-
łem! Możemy modlić się o Ducha Świętego każdego ranka, zanim 
przystąpimy do czytania Biblii. Wówczas Jezus będzie otwierał przed 
nami Pismo Święte, tak jak wówczas uczynił to dla swoich uczniów, 
a nasze serca będą pałały w nas. Dzisiaj Jezus zaprasza cię, byś trwał 
w tej cennej wspólnocie z Nim przez żywe Słowo Boże.

Zasady efektywnego studiowania Biblii

Ef 6,17. „Mieczem Ducha Świętego” jest „Słowo Boże”. Zawsze 
porównuj radę, którą odbierasz, z innymi, albo wrażenie, które zro-
dziło się w twoim umyśle, z Biblią. Jeśli jakaś myśl się z nią nie zga-
dza, nie wierz w nią. „Duch i Słowo zgadzają się”4.

1 Kor 2,14. Duchowe rzeczy należy rozsądzać duchowo. Módl 
się i proś o Ducha Świętego, zanim przystąpisz do studiowania Biblii.

1 Kor 2,13. Porównuj „duchowe rzeczy” z tym, co duchowe. Zesta-
wiając fragmenty Pisma Świętego mówiące na ten sam temat, pozwo-
lisz, by Słowo Boże samo się interpretowało.

Iz 28,10. „Przepis za przepisem”. Czytaj wszystko, co jest napisane 
na dany temat, i opieraj swoje wierzenia na wnioskach wynikających 
z szerokiego wachlarza dowodów.

2 Tm 4,3-4. „Przyjdzie czas, że zdrowej nauki nie ścierpią”. Strzeż 
się przeciwstawiania się Biblii, kiedy nie zgadza się ona z twoimi nawy-
kami czy stylem życia.

	 4	Ellen G. White, Wiara i uczynki, Warszawa 2005, s. 96.



25

2 Tm 3,16. „Całe Pismo przez Boga jest natchnione”. Ufaj całemu 
Pismu Świętemu. Nie wybieraj, co przyjmiesz, a co odrzucisz.

J 7,17. „Jeśli kto chce pełnić wolę jego, ten pozna, czy ta nauka jest 
z Boga, czy też Ja sam mówię od siebie”. Bądź gotowy być posłusznym 
prawdzie, kiedy zostanie ci objawiona.

Metoda osobistego studiowania Biblii

1. 	Stosuj plan codziennego czytania, abyś każdego dnia czytał i stu-
diował budujący materiał (zob. Dodatek B).

2. 	Czytając, zadawaj sobie pytania pomagające ci skupić uwagę 
na tekście i odkryć praktyczne lekcje dla ciebie. Oto przykładowe 
pytania, które możesz zadać:
Co?
• 	Co mówi ten fragment?
• 	Co mówi ten fragment o Jezusie i Bogu?
• 	Co mówi ten fragment o pomocy udzielanej mi przez Boga?
Co z tego wynika?
• 	Dlaczego fragment ten jest ważny i istotny?
• 	Czy fragment ten przekonuje mnie o grzechu, który powinie-

nem wyznać Bogu?
Co dalej?
• 	Czy fragment ten opisuje jakąś zmianę, której Bóg pragnie 

dokonać w moim życiu?
• 	Czy fragment ten zawiera przykład do naśladowania?
• 	Czy fragment ten zawiera obietnicę, na którą mogę się powołać?

3. 	Zanotuj przynajmniej jedną lekcję, jakiej Bóg nauczył cię z lek-
tury danego dnia i opisz, jak zastosujesz ją w swoim życiu.

4. 	Zakończ osobiste nabożeństwo modlitwą, mówiąc Bogu o tym, 
czego się nauczyłeś i prosząc Go, by pomógł ci żyć zgodnie z tym.

5. 	Rozmyślaj w ciągu dnia o tym, co przeczytałeś, i dziel się tym 
z innymi.

2. Duch i żywot



(26)

Rozdział 3

ŚWIADECTWO JEZUSA

Długo przed powstaniem Biblii Bóg komunikował się z ludzko-
ścią przez proroków (zob. Łk 1,70). Zarówno hebrajskie, jak 
i greckie słowa tłumaczone jako „prorok” oznaczają „rzecz-

nika” (por. także Wj 4,16 z Wj 7,1). Prorok to nie tylko ktoś, kto prze-
powiada przyszłość, ale także rzecznik Boga. Choć grzech utworzył 
przepaść między Bogiem a ludzkością, Bóg w swoim miłosierdziu 
posyłał pobożnych ludzi jako swoich rzeczników, by przekazywali 
innym Jego wolę (zob. Iz 59,2; 2 P 1,21).

Zarówno w czasach starotestamentowych, jak i nowotestamentowych 
prorocy aktywnie służyli ostrzeżeniem, napomnieniem, radą i poucze-
niem od Boga. Przesłania wielu z nich nie zostały nawet spisane. Byli 
wśród nich tacy prorocy jak Achiasz, Iddo, żona Izajasza czy cztery 
córki Filipa (zob. 2 Krn 9,29; 13,22; Iz 8,3; Dz 21,8-9). Dostarczali oni 
autorytatywnej i bardzo potrzebnej rady Bożej ludziom w krytycznych 
momentach ich życia. Inni prorocy zostawili swoje przesłania w formie 
pisemnej, a Jezus nazwał je „pismami prorockimi” (Mt 26,56). Podob-
nie nawiązywał do nich apostoł Paweł (Rz 16,26). Biblia, którą mamy 
obecnie, jest zbiorem prorockich, natchnionych pism od czasów Moj-
żesza po czasy Kościoła wczesnochrześcijańskiego.

Kontynuacja daru prorokowania

Wielu ludzi wierzy, że kiedy powstały księgi biblijne, ustała potrzeba 
działalności proroków. Dlatego ludzie ci odrzucają każdego, kto twier-
dzi, że dar prorokowania może zostać udzielony w naszych czasach. 



27

Jednak długo po tym, jak Biblia została napisana, lud Boży nadal 
potrzebuje pouczeń, ostrzeżeń i pocieszeń przekazywanych przez 
Boga za pośrednictwem daru prorokowania. Dlatego w liście darów 
duchowych potrzebnych Kościołowi do końca świata Paweł wymienił 
także dar prorokowania (zob. Ef 4,11; Rz 12,3-8; 1 Kor 12,4-11). Dary 
duchowe, obejmujące dar ewangelizowania, pasterzowania i nauczania, 
będą potrzebne, „aż dojdziemy wszyscy do jedności wiary i poznania 
Syna Bożego, do męskiej doskonałości, i dorośniemy do wymiarów 
pełni Chrystusowej” (Ef 4,13). Dar prorokowania, podobnie jak dary 
ewangelizowania czy nauczania, jest nadal dostępny dla Kościoła, 
gdyż nie doszliśmy jeszcze w pełni do „jedności wiary” ani „wymia-
rów pełni Chrystusowej”.

Piśmo Święte zawiera dowody na to, że dar prorokowania będzie 
trwał także po czasach biblijnych. Jednym z nich jest Jl 3,1-4, gdzie 
Bóg obiecuje, że „wasi synowie i wasze córki prorokować będą”, kiedy 
Duch Święty zostanie wylany, „zanim przyjdzie ów wielki, straszny 
dzień Pana”. Fragment ten świadczy o tym, że niektórzy będą „śnili” 
i „mieli widzenia” w czasach poprzedzających powtórne przyjście 
Chrystusa. Chyba najważniejszym biblijnym dowodem istnienia daru 
prorokowania w czasach nowożytnych jest charakterystyka Bożego 
ludu w czasach ostatecznych przekazana w Apokalipsie Jana.

Dar prorokowania w Kościele Ostatków

W Ap 12,17 Jan napisał: „I zawrzał smok gniewem na niewiastę, 
i odszedł, aby podjąć walkę z resztą jej potomstwa, które strzeże przy-
kazań Bożych i  trwa przy świadectwie o Jezusie”. W proroctwach 
biblijnych kobieta oznacza Kościół (zob. Jr 6,2; 2 Kor 11,2). „Reszta 
jej potomstwa” (inaczej „ostatki”) oznacza wierny lud Boży w czasach 
ostatecznych. Kościół ten zachowuje przykazania Boże i ma „świadec-
two Jezusa Chrystusa”. Dalej w Apokalipsie Jana dowiadujemy się, że 
„świadectwem (...) Jezusa jest duch proroctwa” (Ap 19,10), a ci, któ-

3. Świadectwo Jezusa



28 Podręcznik uczniostwa

rzy mają świadectwo Jezusa, są „prorokami” (Ap 22,9). Opis ten jest 
trafny, ponieważ prorocy, którzy służą jako Boży posłańcy, nie wydają 
własnego świadectwa, ale „świadectwo Jezusa”.

Dwie cechy Kościoła w czasach ostatecznych — przestrzeganie 
przykazań Bożych i posiadanie świadectwa Jezusa — mogą być także 
opisane jako prawo i prorocy. Pojęcia te nie są nowe dla osób studiują-
cych Biblię. W dziejach ludzkości Bóg posługiwał się tymi dwoma środ-
kami nauczania, by kierować swoim ludem (zob. Ps 78,5; Iz 8,16.20). 
Kiedy jednak naród izraelski trwał w buncie przeciwko prawu Bożemu 
i odrzucał świadectwo dane przez proroków (zob. Ne 9,26), Bóg często 
osłabiał albo zupełnie wycofywał prorockie kierownictwo (zob. Lm 2,9; 
Ez 7,26; 20,3).

W Kościele chrześcijańskim widzimy ten sam wzorzec upartego lek-
ceważenia prawa Bożego i wynikającego z tego braku proroczych wizji 
i snów. Po śmierci apostołów do Kościoła wkradł się kompromis, aż zastą-
piono siódmy dzień tygodnia, sobotę z Bożego Dekalogu, pierwszym 
dniem tygodnia — niedzielą. Zostało to przepowiedziane w Dn 7 i 8, 
gdzie czytamy, że średniowieczny Kościół będzie zamierzał „zmienić 
czasy i Prawo” (Dn 7,25 BT), a „prawda została powalona na ziemię” 
(Dn 8,12). W czasie, kiedy prawo Boże było lekceważone, historia nie 
notuje żadnego istotnego głosu proroczego, za pośrednictwem którego 
Bóg kierowałby swoim Kościołem. Kiedy „nie ma już Prawa”, wówczas 
„nawet prorocy nie mają widzenia od Pana” (Lm 2,9 BT).

Ale zarówno prawo Boże, jak i dar prorokowania miały zostać przy-
wrócone. W odpowiedzi na pytanie o to, „jak długo” trwać będzie wizja 
z Dn 8 dotycząca deptania prawdy, Biblia przepowiada, że będzie to 
trwać „aż do dwóch tysięcy trzystu wieczorów i poranków” (Dn 8,13-14).  
Po tym okresie, który zakończył się w 1844 roku, „otworzyła się świą-
tynia Boża, która jest w niebie, i ukazała się Skrzynia Przymierza jego 
w świątyni jego” (Ap 11,19). Uwaga ludu Bożego została skierowana 
na oczyszczenie świątyni w miejscu najświętszym, które zawierało 
prawo Boże. Wkrótce doprowadziło to do zrozumienia znaczenia 
soboty, siódmego dnia tygodnia.



29

Po wielu wiekach prawda o sobocie została na nowo odkryta. Jakie 
drugie świadectwo Bóg przywrócił wraz z prawdą o sobocie? Dar pro-
rokowania! Kiedy Bóg prowadził swój lud do prawdy o Jego prawie, 
które zostało zarzucone, przywrócił także dar prorokowania, udziela-
jąc Ellen G. Harmon (White) jej pierwszej proroczej wizji w grudniu 
1844 roku. Prawo i proroctwo znowu działały razem.

Ellen G. White napisała o tym w następujących słowach: „Prawo 
Boże i Duch Proroctwa idą ręka w rękę, by kierować Kościołem i dora-
dzać mu, a zawsze, gdy Kościół to uznawał, posłuszny prawu Bożemu, 
Duch Proroctwa był posyłany, by prowadzić go drogą prawdy. (...) 
Kiedy przesłanie trzeciego anioła zaczęło być głoszone w świecie, 
objawiając Kościołowi prawo Boże w jego pełni i mocy, natychmiast 
przywrócony został także dar prorokowania, który odgrywał bardzo 
ważną rolę w rozwoju i głoszeniu tego przesłania”5.

Test proroka

Biblia uczy: „Ducha nie gaście. Proroctw nie lekceważcie. Wszyst-
kiego doświadczajcie, co dobre, tego się trzymajcie” (1 Tes 5,19-21). 
Nie powinniśmy wierzyć każdemu, kto podaje się za proroka, ale 
„wszystkiego doświadczać”, czyli poddawać testowi. Powód konieczno-
ści testowania wszelkich pretensji do daru prorokowania został jasno 
wyłożony przez Jezusa: „Strzeżcie się fałszywych proroków, którzy 
przychodzą do was w odzieniu owczym, wewnątrz zaś są wilkami dra-
pieżnymi!” (Mt 7,15).

Istnieje kilka biblijnych testów, którymi możemy się posłużyć, by 
określić, czy deklarowany dar prorokowania jest autentyczny. Adwen-
tyści dnia siódmego wierzą, że według tych biblijnych testów Ellen G. 
White kwalifikuje się na proroka. Rozważmy je kolejno.

Prawdziwy prorok musi mówić prawdę o Jezusie Chrystu-
sie (zob. 1 J 4,1-3). Pisma Ellen G. White konsekwentnie wywyższają 

	 5	Ellen G. White, Loma Linda Messages, s. 33.

3. Świadectwo Jezusa



30 Podręcznik uczniostwa

Chrystusa jako centralny temat, ukazując Jego bosko-ludzką naturę, 
nieskończoną ofiarę i doskonały charakter.

Prawdziwy prorok musi głosić tylko to, co jest zgodne z pra-
wem Bożym i objawieniem przekazanym przez wcześniejszych 
proroków (zob. Iz 8,20; 1 Kor 14,32). W przeciwieństwie do naucza-
nia wyznań głównego nurtu w jej czasach Ellen G. White wzywała 
do wierności całemu prawu Bożemu i stanowczo wskazywała Biblię 
jako ostateczną regułę wiary i praktyki. „Pan pragnie, byście studio-
wali Biblię. Nie dał żadnego dodatkowego światła, które miałoby zająć 
miejsce Jego Słowa. To światło ma tylko prowadzić zabłąkane umysły 
do Jego Słowa”6.

Przepowiednie prawdziwego proroka muszą się wypełniać 
(zob. Pwt 18,22; Jr 28,9). Przepowiednie przekazane przez Ellen G. 
White spełniały się i nadal się spełniają. Na przykład, opisała ona 
wizje wojny domowej w Stanach Zjednoczonych trzy miesiące przed 
wybuchem wojny, przepowiedziała zniszczenia spowodowane przez 
trzęsienie ziemi w San Francisco w 1906 roku, a także wyraźnie prze-
powiedziała obecne jednoczenie się protestantyzmu z katolicyzmem.

Życie i wpływ prawdziwego proroka muszą być zgodne z nauką 
biblijną (zob. Mt 7,20). Owoce życia i nauczania Ellen G. White są 
zgodne z Pismem Świętym, a jej pisma doprowadziły mnóstwo ludzi 
do szczerego nawrócenia do Chrystusa.

Prawdziwy prorok otrzymuje nadprzyrodzone wizje i sny 
(zob. Lb 12,6). W ciągu siedemdziesięciu lat swojej służby Ellen G. 
White otrzymała od Boga około dwóch tysięcy wizji i snów. Będąc 
w wizji, doświadczała podobnych zjawisk fizycznych jak prorocy biblijni 
— nie oddychała i otrzymywała nadnaturalną siłę (zob. Dn 10,17-19).

	 6	Ellen G. White, Selected Messages, t. 3, s. 29.



31

Biblia i tylko Biblia

Ktoś może zapytać: „Skoro czytamy Biblię, po co mielibyśmy czytać 
jeszcze cokolwiek innego? Czy nie jest ona wszystkim, czego potrzebu-
jemy?”. Choć pozornie pytanie to sugeruje wierność Pismu Świętemu, 
w gruncie rzeczy jej przeczy, bowiem sama Biblia objawia prawo i pro-
roctwo działające razem w dziejach świata. To ona wzywa nas, byśmy 
testowali współczesne przejawy daru prorokowania i przyjmowali 
tylko te autentyczne. To ona mówi nam, że dar prorokowania będzie 
cechą Kościoła w czasach ostatecznych. Innymi słowy, czytamy pisma 
współczesnej prorokini, bo Biblia mówi nam, że tak powinniśmy czynić.

Jednak współczesny prorok nie zajmuje miejsca Pisma Świętego, 
choć ten sam Duch Święty, który natchnął dawnych proroków, daje 
natchnienie także współczesnym prorokom. „A ponieważ Duch Boży 
natchnął Biblię, niemożliwe jest, aby Jego nauki były sprzeczne z tym, 
co zawiera Słowo. Duch nie został zesłany — i nigdy też nie zostanie 
udzielony — aby zajmować miejsce Biblii”7.

To smutne, że ludzie, którzy twierdzą, że żyją według Słowa Bożego, 
w praktyce gwałcą jego najbardziej oczywiste nauki. Zasadniczą rolą 
Bożych proroków we wszystkich czasach było wskazywanie ludowi 
Bożemu drogi powrotu do Słowa Bożego jako standardu wiary i prak-
tyki. Celem działalności proroków nie było zajmowanie miejsca Biblii, 
ale jej wywyższanie. W książce Early Writings Ellen G. White napi-
sała: „Drogi czytelniku, polecam ci Słowo Boże jako regułę twojej 
wiary i praktyki. Przez to Słowo będziemy sądzeni. W tym Słowie 
Bóg obiecał dać wizje w «czasach końca» nie po to, by stały się nową 
regułą wiary, ale dla wsparcia Jego ludu i karcenia tych, którzy zbłą-
dzili i odstąpili od biblijnej prawdy”8.

	 7	Ellen G. White, Wielki bój, s. 10.
	 8	Ellen G. White, Early Writings, s. 78.

3. Świadectwo Jezusa



32 Podręcznik uczniostwa

Duchowe rozróżnianie w niebezpiecznych czasach

Apostoł Paweł opisał okres bezpośrednio poprzedzający powtórne 
przyjście Chrystusa jako „trudne czasy” (2 Tm 3,1). Jezus ostrzegł, że 
w tych czasach „nawet wybrani” (Mt 24,24) mogą zostać zwiedzeni, 
gdyż szatan działa „z wszelką mocą, wśród znaków i rzekomych cudów” 
(2 Tes 2,9). „Cała głębia szatańskiej zręczności i wyrafinowania, całe 
okrucieństwo rozwinięte podczas tych wielu wieków zmagań zostaną 
użyte przeciw ludowi Bożemu w ostatecznym starciu”9. Aby stawić 
czoło temu kryzysowi, Bóg dał nam szczególny przejaw daru proro-
kowania w służbie Ellen G. White.

Musimy pamiętać, że bez służby Ducha Świętego nigdy nie osią-
gniemy właściwego zrozumienia prawdy (zob. 1 Kor 2,14). To obiecany 
nam przez Jezusa Duch Święty ma nas wprowadzić w całą prawdę 
(zob. J 16,13). Jednym z głównych sposobów, w jakie to czyni, jest dar 
prorokowania. Aby być prowadzonymi przez Ducha Świętego, musimy 
być gotowi zważać na rady udzielane nam przez natchnionych przez 
Niego proroków.

W czasie kiedy szatańskie zwiedzenia nasilają się najbardziej, 
kiedy ze wszystkich stron głoszone są fałszywe poglądy, tak iż panuje 
atmosfera teologicznego zamieszania, Bóg dał swemu ludowi rozróż-
niający, autorytatywny głos, by zjednoczyć nas wokół prawdy Jego 
Słowa. Fundamentalne zasady wiary Kościoła Adwentystów Dnia 
Siódmego potwierdzają nasze przekonanie, że głos ten może być sły-
szany za pośrednictwem pism Ellen G. White.

Praktyczne zastosowanie

Jak wspomnieliśmy w poprzednim rozdziale, istnieje wiele inspiru-
jących książek, które możemy z wielką korzyścią czytać i studiować. 
Nie wolno nam jednak zadowalać się jedynie czytaniem inspirujących 
	 9	Ellen	 G. White, Wielki bój, s. 11.



33

książek, skoro możemy czytać natchnione książki. Adwentyści dnia 
siódmego uznają pisma Ellen G. White za przejaw biblijnego „ducha 
proroctwa” w czasach ostatecznych. Pisma te są owocem Bożego 
natchnienia. Bóg dał je swojemu Kościołowi w czasach ostatecznych, 
by pomóc nam w przygotowaniu się na powtórne przyjście Chrystusa. 
Obnażają one zwodnicze sidła szatana i utwierdzają czytelnika w praw-
dach Pisma Świętego. Niestety, „wielu postępuje przeciwnie do światła, 
które Bóg dał swojemu ludowi, bo nie czytają książek zawierających 
światło i wiedzę we wskazówkach, napomnieniach i ostrzeżeniach”10.

Postanów spędzać co najmniej trzydzieści minut dziennie na mod-
litwie i studiowaniu, korzystając z planu czytania Biblii i Ducha Pro-
roctwa oraz odkrywając osobiście, jak lektura ta pomaga ci zrozumieć 
Pismo Święte, utwierdza cię w prawdzie i pogłębia twoją więź z Bogiem.

„Zawierzcie Panu, Bogu waszemu, a ostaniecie się! Zawierzcie jego 
prorokom, a poszczęści się wam” (2 Krn 20,20).

	 10	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 5, s. 681.

3. Świadectwo Jezusa



(34)

Rozdział 4

INDYWIDUALNA MODLITWA

Przy wszystkim, co mówi się na temat modlitwy we współczesnym 
chrześcijaństwie, większość chrześcijan nadal mało się modli. 
Modlitwa to coś, o czym wiemy, że powinniśmy to czynić, ale 

rzadko naprawdę to czynimy. Owszem, modlimy się przed posiłkami 
czy w czasie wspólnego nabożeństwa i jeszcze przy paru innych oka-
zjach, od czasu do czasu. Jednak w większości przypadków praktyka 
indywidualnej modlitwy jest dla chrześcijan czymś niezrozumiałym. 
Zmagamy się ze zrozumieniem tego, jak powinniśmy się modlić i zasta-
nawiamy się, czy coś w ogóle coś nam to daje. Dobra nowina jest taka, że 
nie jesteśmy sami. Uczniowie Jezusa mieli podobny problem. W Łk 11 
czytamy, że przy pewnej okazji poprosili nawet Jezusa, by nauczył ich, 
jak mają się modlić. W książce Przypowieści Chrystusa czytamy nastę-
pujący żywy opis: „Na uczniach Chrystusa Jego modlitwy i praktyka 
łączności z Bogiem robiły wielkie wrażenie. Pewnego dnia po krótkiej 
nieobecności Pana uczniowie znaleźli Go pogrążonego w modlitwie. 
Wydawało się, że nie zwracał uwagi na ich obecność i nadal głośno się 
modlił. Serca uczniów były głęboko poruszone. Kiedy skończył mod-
litwę, zawołali: «Panie, naucz nas modlić się» (Łk 11,1)”11.

Wzorcowa modlitwa

W odpowiedzi na prośbę uczniów Jezus podał nam wzorcową mod-
litwę (zob. Łk 11,2-4). Choć przez wieki chrześcijanie powtarzali 
Modlitwę Pańską, tak piękną w swojej prostocie, jej cel nie ogranicza 
	 11	Ellen G. White, Przypowieści Chrystusa, wyd. 6, Warszawa 2020, s. 92.



35

się do recytowania jej słowo w słowo. Uczy ona ważnych aspektów 
osobistej modlitwy.

Ojcze nasz, któryś jest w niebie. Zostaliśmy zaproszeni, by zwra-
cać się do Boga w sposób wyrażający Jego miłość i dobroć dla nas.

Święć się imię twoje. Podchodź do Boga ze czcią.
Przyjdź Królestwo twoje. Bądź gotowy rozstać się z tym światem.
Bądź wola twoja, jak w niebie tak i na ziemi. Pragnij czynić 

wolę Bożą.
Chleba naszego powszedniego daj nam na każdy dzień. Wyra-

żaj wdzięczność i uznaj swoją całkowitą zależność od Boga.
I odpuść nam grzechy nasze. Wyznaj konkretne grzechy i okaż 

wiarę w ofiarę Chrystusa oraz przebaczenie, które otrzymujesz na jej 
podstawie.

Albowiem i my odpuszczamy każdemu winowajcy swemu. 
Porzuć rozgoryczenie, zawiść, nienawiść i pychę.

I nie wódź nas na pokuszenie. Uznaj swoją słabość i proś o czy-
stość oraz siłę do odrzucenia pokus.

Ale nas zbaw ode złego. Proś o zwycięstwo nad grzechem.
Jeśli wierzymy, że Modlitwa Pańska służy wyłącznie do tego, by 

powtarzać ją słowo w słowo, to dużo tracimy w naszej więzi z Bogiem 
— przede wszystkim otwartą komunikację. „Modlitwa jest otwarciem 
serca przed Bogiem jak przed przyjacielem”12.

Praktyczne lekcje dotyczące indywidualnej modlitwy

Obok Modlitwy Pańskiej Jezus słowem i przykładem uczył wielu 
praktycznych lekcji dotyczących modlitwy.

Módl się każdego ranka w miejscu, w którym jesteś sam 
na sam z Bogiem. Jezus nie tylko podkreślał znaczenie spędzania 
czasu sam na sam z Bogiem, ale także sam to praktykował. „A wczes-
nym rankiem, przed świtem, wstał, wyszedł i udał się na puste miej-

	 12	Ellen G. White, Droga do Chrystusa, s. 89.

4. Indywidualna modlitwa



36 Podręcznik uczniostwa

sce, i tam się modlił” (Mk 1,35). Najlepiej modlić się na początku dnia 
w miejscu, w którym możemy być sami z Bogiem, w spokoju. Powin-
niśmy w ten sposób zaczynać każdy dzień. „Zaniedbaj praktykowanie 
modlitwy albo módl się sporadycznie, od czasu do czasu, kiedy wyda 
ci się to wygodne, a przestaniesz trzymać się Boga”13.

Jeśli to możliwe, klęknij do modlitwy. „Padłszy na kolana, mod-
lił się” (Łk 22,41). Modlenie się na kolanach silniej wpływa na twoje 
serce, napełniając je pokorą wobec Boga.

Módl się głośno. „Uczniowie znaleźli Go pogrążonego w modlitwie. 
Wydawało się, że nie zwracał uwagi na ich obecność i nadal głośno 
się modlił”14. Modlenie się na głos, choćby szeptem, wzmacnia twoją 
wiarę i pomaga zapobiegać błądzeniu w myślach podczas modlitwy.

Módl się gorliwie. „I w śmiertelnym boju jeszcze gorliwiej się 
modlił” (Łk 22,44). Nie możemy zakładać, że Pan wysłucha niedba-
łych czy mechanicznych modlitw. Ellen G. White radzi: „Nasze rozwle-
kłe, beznamiętne modlitwy nie przyniosą nam spodziewanych korzy-
ści ze strony nieba. Musimy gorliwie przedstawiać nasze prośby! (...) 
Bądźcie gorliwi w tej sprawie”15. Mamy zapewnienie, że „wiele może 
usilna modlitwa sprawiedliwego” (Jk 5,16).

Módl się wytrwale. „Proście, a będzie wam dane, szukajcie, a znaj-
dziecie; kołaczcie, a otworzą wam” (Mt 7,7). Komentując ten werset, 
Ellen G. White napisała: „Bóg nie powiedział: Poproście raz, a otrzy-
macie. (...) Niestrudzenie trwajcie w modlitwie”16. Wytrwałość nie ma 
na celu przejednania czy przekonania Boga, ale przygotowanie naszego 
serca na odpowiedź. Gorliwa, wytrwała modlitwa zmienia twoje serce.

Módl się z wiarą. Kiedy się modlimy, powinniśmy wierzyć, że Bóg 
słyszy nasze modlitwy i odpowiada na nie zgodnie ze swoją mądrością. 
„Dlatego powiadam wam: Wszystko, o cokolwiek byście się modlili 
i prosili, tylko wierzcie, że otrzymacie, a spełni się wam” (Mk 11,24). 

	 13	Ellen G. White, Prayer, s. 13.
	 14	Ellen G. White, Przypowieści Chrystusa, s. 92.
	 15	Ellen G. White, Prayer, s. 75.
	 16	Tamże, s. 71.



37

Przez wiarę możemy powoływać się przed Bogiem na obietnice zawarte 
w Jego Słowie. „Każda obietnica Słowa Bożego jest pobudką do mod-
litwy, gdyż słowa Boże są pewnym oparciem”17.

Módl się o czystość duszy. „W gorliwej, żarliwej modlitwie błagaj 
o czystość duszy”18. Może udać się nam zmienić zewnętrzne zachowa-
nie dzięki silnej woli, ale jedynie komunikacja z Bogiem może oczy-
ścić myśli i motywację serca.

Módl się o Ducha Świętego. Módl się, by Pan każdego dnia 
nawracał twoją duszę. Proś szczególnie o Ducha Świętego. „Jak nigdy 
przedtem musimy modlić się o Ducha Świętego, aby został nam obfi-
ciej udzielony”19. Możesz powołać się na obietnicę Jezusa: „Jeśli więc 
wy, którzy jesteście źli, umiecie dobre dary dawać dzieciom swoim, 
o ileż bardziej Ojciec niebieski da Ducha Świętego tym, którzy go pro-
szą” (Łk 11,13). Duch Święty nie tylko da nam moc do codziennego 
życia, ale także położy nam na sercu sprawy, w których powinniśmy 
się modlić. „Podobnie i Duch wspiera nas w niemocy naszej; nie wiemy 
bowiem, o co się modlić, jak należy” (Rz 8,26).

Módl się za innych. Jezus powiedział Piotrowi: „Ja zaś prosiłem 
za tobą, aby nie ustała wiara twoja” (Łk 22,32). Powinniśmy modlić się 
o zdrowie i zbawienie naszych bliskich, przyjaciół, członków Kościoła 
i przywódców oraz innych osób, z którymi dzielimy się Słowem Bożym. 
Zwróć uwagę na pewność, z jaką Paweł mógł napisać do wierzących 
w Rzymie: „Świadkiem bowiem jest mi Bóg (...) że nieustannie o was 
pamiętam zawsze w modlitwach moich” (Rz 1,9).

Poświęć czas na modlitwę. „A wczesnym rankiem, przed świtem, 
wstał, wyszedł i udał się na puste miejsce, i tam się modlił” (Mk 1,35). 
Musimy poświęcić odpowiednio dużo czasu na modlitwę, aby doświad-
czyć zmieniającej nas mocy. Pójście na skróty na nic się nie zda. „Pra-
cownik nie może mieć powodzenia, spiesząc się w swoich modlitwach 
i biegnąc czym prędzej, by doglądać czegoś, co obawia się zaniedbać 

	 17	Ellen G. White, Nauki z Góry Błogosławienia, wyd. 4, Warszawa 1998, s. 124.
	 18	Ellen G. White, Prayer, s. 13.
	 19	Ellen G. White, Słudzy ewangelii, Warszawa 2003, s. 193.

4. Indywidualna modlitwa



38 Podręcznik uczniostwa

czy zapomnieć”20. Poświęcanie większej ilości czasu na modlitwę może 
pomóc nam nie poprzestawać jedynie na przedstawieniu naszych próśb, 
ale gorliwiej otworzyć serce przed Bogiem.

Postępuj zgodnie z tym, jak się modlisz. Mamy nie tylko się 
modlić, ale także żyć w sposób wyrażający oczekiwanie na odpowiedź 
Boga na nasze modlitwy. „Działajcie zgodnie z własnymi modlitwami, 
a przekonacie się, że współdziałacie z Chrystusem”21. Jezus spędzał 
życie między górą a tłumem, modlitwą a służbą dla ludzkości. „Ten, 
kto tylko się modli, w końcu zaprzestanie również i tego albo jego mod-
litwy staną się czystą formalnością. Gdy ludzie (...) przestają gorliwie 
pracować dla Mistrza (...) znika przedmiot ich modlitw i nie mają żad-
nej zachęty do wielbienia Boga”22.

Módl się, nawet jeśli wydaje ci się, że nie masz na to ochoty. 
Jezus uczył, że ludzie „powinni zawsze się modlić i nie ustawać” 
(Łk 18,1). Fatalnym błędem jest nieregularność w modlitwie — modle-
nie się tylko wtedy, kiedy czujemy się blisko Boga albo jesteśmy 
w szczególnej potrzebie. Przeciwnie, „kiedy czujemy, że zgrzeszyli-
śmy i nie powinniśmy się modlić, właśnie wtedy jest czas na modli-
twę”23. Konsekwentna praktyka modlitwy nie rodzi się naturalnie. 
Wymaga wiary, czasu i zaangażowania. Jeśli tracimy serce i stajemy 
się niekonsekwentni w naszych modlitwach, otwieramy drogę wro-
gowi i zapraszamy go, by wkroczył. „Ci, którzy zaniedbują modlitwę, 
otoczeni są ciemnością szatana”24. Skoro stawka jest tak wysoka, nie 
możemy pozwolić sobie na zaniedbywanie modlitwy.

	 20	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 7, s. 243.
	 21	Ellen G. White, w: Signs of the Times, 6.11.1901.
	 22	Ellen G. White, Droga do Chrystusa, s. 98.
	 23	Ellen G. White, Prayer, s. 299.
	 24	Ellen G. White, Droga do Chrystusa, s. 91.



39

Praktyczne zastosowanie

W rozdziałach drugim i trzecim niniejszego podręcznika zachęci-
liśmy cię do spędzania co najmniej trzydziestu minut każdego dnia 
na osobistym nabożeństwie sam na sam z Bogiem. Teraz postanów, 
że co najmniej piętnaście minut tego czasu spędzisz na indywidualnej 
modlitwie, stosując praktyczne lekcje opisane w tym rozdziale. Opra-
cuj także listę modlitewną zawierającą imiona osób, o których prag-
niesz pamiętać w modlitwie każdego dnia. Miej ją zawsze w twoim 
egzemplarzu Biblii.

Komunikacja z Bogiem jest koniecznością i przywilejem. Choć 
wymaga wysiłku i dyscypliny, towarzyszy jej cenna obietnica: „Kto 
mieszka pod osłoną Najwyższego, kto przebywa w cieniu Wszechmoc-
nego, ten mówi do Pana: Ucieczko moja i twierdzo moja, Boże mój, 
któremu ufam” (Ps 91,1-2).

4. Indywidualna modlitwa



(40)

Rozdział 5

PRZEZ PATRZENIE

Moc osobistej pobożności polega na tym, że kiedy spędzamy 
czas z Jezusem, stajemy się do Niego podobni. „My wszy-
scy tedy, z odsłoniętym obliczem, oglądając jak w zwiercia-

dle chwałę Pana, zostajemy przemienieni w ten sam obraz, z chwały 
w chwałę, jak to sprawia Pan, który jest Duchem” (2 Kor 3,18). Sta-
jemy się podobni do tego, na co patrzymy. Jeśli patrzymy na chwałę 
Pana, Jego charakter, zostaniemy „przemienieni w ten sam obraz”.

Ale patrzenie to nie przelotne spojrzenie. Pospieszne modlitwy 
i pobieżne czytanie Biblii tylko po to, by odhaczyć je w naszym planie 
zajęć, nie przyniosą zmiany, jaka następuje przez patrzenie. Celem naszej 
osobistej pobożności nie jest jedynie zaspokojenie Bożych wymagań czy 
poznanie ciekawych historii z Biblii. Celem jest przede wszystkim zmiana 
naszego serca i życia, aby nasz charakter odzwierciedlał charakter Jezusa. 
Potrzebujemy więcej niż informacji — potrzebujemy transformacji!

Wpływ charakteru odzwierciedlającego  
charakter Chrystusa

Charakter odzwierciedlający charakter Chrystusa daje moc przesłaniu, 
które głosimy. „Gdybyśmy (...) byli uprzejmi i grzeczni, wrażliwi i współ-
czujący, sto osób nawracałoby się do prawdy tam, gdzie teraz nawraca się 
jedna”25. Bardzo wielu chrześcijan jest przeszkodą w głoszeniu Ewange-
lii, bo choć wyznają wiarę w Jezusa, nie postępują tak jak On. Zamiast być 
uprzejmi i grzeczni, są zimni, obojętni i kłótliwi. Takie zachowanie odrzuca 
	 25	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 9, s. 189.



41

innych, zamiast ich przyciągać. „Jeszcze nigdy nie naprowadzono nikogo 
na dobrą drogę naganą i wyrzutami, ale już wielu przez to odepchnięto 
od Chrystusa i ci zamknęli swe serca na wpływ Ducha Świętego”26.

O ileż lepiej objawiać charakter podobny do charakteru Chrystusa! 
Sympatia, pokora i miłość powinny być widoczne w całym naszym postę-
powaniu wobec bliźnich. Czytamy, że „Jezus nigdy nie zataił ani jednego 
słowa prawdy, ale zawsze wypowiadał je z miłością. Przebywając z ludźmi, 
był w najwyższym stopniu taktowny i zwracał się do nich z uprzejmością 
i troskliwością. Nigdy nie był szorstki i nie wypowiadał zbędnie ostrych 
słów, i nigdy niepotrzebnie nie zadawał bólu wrażliwej osobie”27.

Powinniśmy być uprzejmi, łagodni i cierpliwi, a jednocześnie nie 
wolno nam zaniedbywać aktywnych zalet takich jak odwaga, energia 
i wytrwałość. Jezus nigdy nie próżnował w pracy dla zbawienia ludzi. 
Kierując się miłością, był aktywny i gorliwy. Żył w nienagannej uczci-
wości, czystości i wierności prawdzie. Choć miał łagodność baranka, 
miał także moralną odwagę lwa. Nie uchylał się od mówienia prawdy, 
nawet kiedy była niepopularna, ale „zawsze wypowiadał ją z miłością”.

Jeśli prawda, którą wyznajemy, nie czyni nas podobnymi do Jezusa, 
to utraci swoją atrakcyjność, bez względu na to, jak jest logiczna. 
Z drugiej strony, „objawienie Chrystusa w naszym charakterze wpły-
nie dodatnio na wszystkich, którzy mają z nami styczność. Obcujemy 
stale z Chrystusem, a wtedy objawi On przez nas twórczą siłę swego 
słowa — ów cichy, łagodny, przekonywający, ale potężny wpływ mogący 
przekształcić inne dusze na podobieństwo Pana Boga naszego”28.

Siła do walki

Cel przemiany charakteru może zrealizować tylko „Pan, który jest 
Duchem” (2 Kor 3,18). Na tym między innymi polega znaczenie naszej 

	 26	Ellen G. White, Nauki z Góry Błogosławienia, s. 120.
	 27	Ellen G. White, Droga do Chrystusa, s. 10.
	 28	Ellen G. White, Nauki z Góry Błogosławienia, s. 120.

5. Przez patrzenie



42 Podręcznik uczniostwa

osobistej pobożności. Komunikacja z Bogiem daje Duchowi Świętemu 
dostęp do naszego doświadczenia i możliwość działania z mocą w celu 
odpierania pokus nieprzyjaciela. „Gdy przypadnie nieprzyjaciel jako 
rzeka, tedy go duch Pański precz zapędzi” (Iz 59,19 BG). Ach, jak bar-
dzo potrzebujemy Ducha Świętego! Jedynie dzięki Niemu w naszym 
życiu i charakterze może się objawić owoc Ducha: „miłość, radość, 
pokój, cierpliwość, uprzejmość, dobroć, wierność, łagodność, wstrze-
mięźliwość” (Ga 5,22-23).

Choć „Bóg to według upodobania sprawia w was i chcenie i wykona-
nie” (Flp 2,13) przez Ducha Świętego, to jednak musimy rozumieć, że 
przemiana charakteru nie jest doświadczeniem, które staje się naszym 
udziałem bez wysiłku z naszej strony. „Szlachetnego, pełnego charak-
teru nie można odziedziczyć. Nie staje się on naszym udziałem przez 
przypadek. (...) Dzieje się to poprzez usilną, twardą walkę z samym 
sobą”29. „Nawet Bóg nie może uczynić naszych charakterów szlachetnymi,  
a naszego życia pożytecznym, o ile nie staniemy się Jego współpracowni-
kami. Ci, którzy unikają walki, tracą siłę i radość zwycięstwa”30. Z pomocą 
Ducha Świętego możemy osiągnąć zwycięstwo w walce z samym sobą, 
ale nie wolno nam wycofywać się z tej walki i poddawać się.

Myśli i uczucia

Charakter jest definiowany nie tylko przez nasze zachowanie, ale 
„myśli i uczucia składają się na moralny charakter”31. Aby nasze życie 
było w pełni miłe Bogu, musimy dążyć do czystości myśli, a nie tylko 
czystości czynów. Dawid napisał: „Oto miłujesz prawdę chowaną 
na dnie duszy” (Ps 51,8). Prawdziwy rozwój charakteru wymaga 
wysiłku pod kierunkiem Ducha Świętego, by zwracać nasze myśli 
we właściwą stronę, aby nie zbaczały na zakazane ścieżki. „Wyobraź-

	 29	Ellen G. White, Przypowieści Chrystusa, s. 236.
	 30	Ellen G. White, Śladami Wielkiego Lekarza, wyd. 6, Warszawa 2009, s. 362.
	 31	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 5, s. 310.



43

nia została ci dana nie po to, by pozwolić jej się buntować i chodzić 
własnymi drogami bez żadnych hamulców czy dyscypliny”32.

To, że nie postępujemy według złych myśli, nie czyni ich akcepto-
walnymi wobec Boga. Jezus uczył, że sam gniew na brata może ścią-
gać na nas niebezpieczeństwo sądu (zob. Mt 5,22). „Patrzenie na nie-
wiastę i pożądanie jej” (Mt 5,28) jest jednoznaczne z cudzołóstwem. 
Dlatego Jezus oświadczył dość radykalnie: „Jeśli tedy prawe oko twoje 
gorszy cię, wyłup je i odrzuć od siebie, albowiem będzie pożyteczniej 
dla ciebie, że zginie jeden z członków twoich, niż żeby całe ciało twoje 
miało pójść do piekła” (Mt 5,29).

Choć nie powinniśmy rozumieć tych słów dosłownie, to jednak ozna-
czają one, iż powinniśmy usilnie wystrzegać się grzesznych skłonności. 
Jeśli katalogi i ulotki reklamowe wzbudzają twoją chciwość, wyrzuć 
je. Jeśli korzystanie z mediów społecznościowych napełnia cię zazdro-
ścią i zawiścią wobec bliźnich, skasuj swoje konto. Jeśli telewizja czy 
internet prowadzą cię do oglądania niemoralnych treści, pozbądź się 
ich. Przez patrzenie zostajemy przemienieni. Tak więc apostoł Paweł 
radzi: „O tym, co w górze, myślcie, nie o tym, co na ziemi” (Kol 3,2). 
„Bo ci, którzy żyją według ciała, myślą o tym, co cielesne; ci zaś, któ-
rzy żyją według Ducha, o tym, co duchowe” (Rz 8,5).

Praktyczne zastosowanie

Podczas osobistego nabożeństwa w tym tygodniu bądź szczery 
przed Bogiem. Wraz z psalmistą módl się: „Badaj mnie, Boże, i poznaj 
serce moje, doświadcz mnie i poznaj myśli moje! I zobacz, czy nie kro-
czę drogą zagłady, a prowadź mnie drogą odwieczną!” (Ps 139,23-24). 
Oddaj Bogu wszystko, co stoi na przeszkodzie twojej więzi z Panem. 
„Oddając się Panu, koniecznie musimy wyzbyć się wszystkiego, co 
mogłoby nas od Niego oddzielić”33.

	 32	Tamże.
	 33	Ellen G. White, Droga do Chrystusa, s. 42.

5. Przez patrzenie



44 Podręcznik uczniostwa

Modląc się i studiując dzień po dniu, odpowiadaj na przekonujący 
wpływ Ducha Świętego. „A bądźcie wykonawcami Słowa, a nie tylko 
słuchaczami, oszukującymi samych siebie” (Jk 1,22). Jeśli czytasz 
Jego obietnice przebaczenia, przyjmij to przebaczenie i odpowiedz 
na nie, przebaczając bliźnim. Jeśli czytasz o Jego dobroci i współczu-
ciu, zareaguj na to pokornie, zmieniając swoje postawy i czyny. Jeśli 
czytasz, że chciwość jest bałwochwalstwem, pozbądź się wszelkich 
bożków, które odbierają Bogu twoje uczucia. Każdego dnia spędzając 
czas z Bogiem, zwróć uwagę na to, jak Duch Święty ukazuje ci spo-
soby lepszego naśladowania życia i charakteru Jezusa. Idź za Jego 
prowadzeniem.

Pamiętaj jednak, że dzieło rozwoju charakteru, zwane także uświę-
ceniem, „nie jest dziełem chwili, godziny czy dnia, ale całego życia”34. 
Nie zniechęcaj się, jeśli będziesz widział niedoskonałości w swoim cha-
rakterze. To, że je widzisz, dowodzi, że Duch Święty działa w tobie. „Im 
bliżej przychodzisz do Chrystusa, tym lepiej dostrzegasz swoje błędy, 
ponieważ poprawia się twój duchowy wzrok, a twoje niedoskonałości 
są widoczne w wyraźnym kontraście Jego doskonałej natury. Jest to 
dowodem, że szatańskie kłamstwa straciły swoją moc i że pobudza 
cię ożywiający wpływ Ducha Bożego”35.

Poznanie Jezusa i rozwinięcie chrześcijańskiego charakteru jest nie 
tylko celem uczniostwa, ale także naszym przygotowaniem do nieba. 
Jedynym sposobem upodobnienia się do Jezusa jest spędzanie z Nim 
czasu. Patrząc na Jego chwałę, zostajemy przemienieni „z chwały 
w chwałę” poprzez kolejne etapy rozwoju charakteru na wzór cha-
rakteru Chrystusa. Pewnego dnia będziemy Go w pełni odzwiercie-
dlać. „Umiłowani, teraz dziećmi Bożymi jesteśmy, ale jeszcze się nie 
objawiło, czym będziemy. Lecz wiemy, że gdy się objawi, będziemy 
do niego podobni, gdyż ujrzymy go takim, jakim jest” (1 J 3,2). Jak 
wspaniała jest to obietnica!

	 34	Ellen G. White, Krzyż i miecz, wyd. 2, Warszawa 2018, s. 319.
	 35	Ellen G. White, Droga do Chrystusa, s. 64.



(45)

Rozdział 6

NABOŻEŃSTWA RODZINNE

Dlatego zginam kolana moje przed Ojcem, od którego wszelkie 
ojcostwo na niebie i na ziemi bierze swoje imię” (Ef 3,14-15).  
Jako chrześcijanie jesteśmy częścią „rodziny na  niebie 

i na ziemi” — rodziny obejmującej ludzi, aniołów, Ojca, Syna i Ducha 
Świętego. Co za niesamowita myśl! Kościół ma być Bożą rodziną 
na ziemi, oczekującą dnia połączenia z rodziną w niebie. Bóg, nasz 
Ojciec, zbudował cały wszechświat jako wielką miłującą się rodzinę.

Odkąd grzech pojawił się na świecie, diabeł usiłuje niszczyć rodziny. 
Wskutek tego nie wiemy nawet, jak naprawdę powinna wyglądać 
i funkcjonować chrześcijańska rodzina. Nie znaczy to, że nie doce-
niamy naszych rodziców i rodzin, w których się wychowywaliśmy, ale 
w obecnym pokoleniu dysfunkcjonalne rodziny w takim stopniu stały 
się normą, iż nie traktuje się ich już jak wyjątek. Jest tylko jeden spo-
sób, w jaki naszych rodzinach możemy doświadczyć radości i pokoju 
nieba. Musimy zaprosić do nich Chrystusa.

Jedność z Chrystusem

„Przyczyną podziałów i niezgody w rodzinach i Kościele jest odłą-
czenie się ludzi od Chrystusa. Przychodząc bliżej do Niego, zbli-
żamy się także do siebie nawzajem. Tajemnicą prawdziwej jedności 
w Kościele i rodzinie nie jest dyplomacja, zarządzanie czy nadludzki 
wysiłek w pokonywaniu trudności — choć i te środki mają swoje zna-
czenie — ale jedność z Chrystusem”36.
	 36	Ellen G. White, Chrześcijańska rodzina, Warszawa 2020, s. 137.



46 Podręcznik uczniostwa

Kiedy członkowie rodziny przybliżają się do Chrystusa przez oso-
bistą komunikację z Bogiem, będą się także przybliżali do siebie 
nawzajem. Jedynie zjednoczenie z Chrystusem może nam dać pokorę 
i łaskę, których potrzebujemy, by żyć w zgodzie z innymi niedosko-
nałymi ludźmi! Dzięki tej jedności możemy doświadczać w rodzinie 
atmosfery miłości i harmonii.

Rodzinne nabożeństwa

Obok osobistych nabożeństw jednym z najlepszych sposobów budo-
wania jedności z Chrystusem w naszych rodzinach jest kultywowanie 
ważnego zwyczaju rodzinnych nabożeństw. Przykładem tej praktyki jest 
patriarcha Abraham i jego rodzina. „Wybrałem go bowiem, aby nakazał 
synom swoim i domowi swemu po sobie strzec drogi Pana, aby zachowy-
wali sprawiedliwość i prawo” (Rdz 18,19). Są to słowa uznania wyrażone 
przez samego Pana dla rodzinnego przywództwa Jego sługi Abrahama.

Kiedy Abraham i  jego bliscy podróżowali z miejsca na miejsce, 
patriarcha nie zaniedbywał zbudowania ołtarza dla Pana wszędzie 
tam, gdzie rozbijał swój namiot (zob. Rdz 12,7-8; 13,18). Przy tym 
ołtarzu Abraham i jego rodzina wspólnie czcili Pana dwukrotnie każ-
dego dnia. „Jego życie było życiem modlitwy. Gdziekolwiek rozbijał 
swój namiot, stawiał w pobliżu ołtarz i zwoływał wszystkich ze swego 
obozu na poranną i wieczorną ofiarę”37.

Jak poranne i wieczorne ofiary były składane w czasach starotesta-
mentowych, tak krótkie i interesujące rodzinne nabożeństwo powinno 
być błogosławieństwem dla rodziny każdego ranka i wieczora. „Jeśli 
kiedykolwiek był czas, by każdy dom stał się domem modlitwy, to 
jest on właśnie teraz. Ojcowie i matki powinni wznosić serca do Boga 
w pokornych prośbach za sobą nawzajem i za swoimi dziećmi. Niech 
ojciec, jako kapłan rodziny, składa na ołtarzu Bożym poranną i wie-
czorną ofiarę, a żona wraz z dziećmi zjednoczą się w modlitwie i uwiel-
bieniu. W takim domu Jezus będzie chętnie przebywał”38.
	 37	Ellen G. White, Wybrańcy Boga, wyd. 2, Warszawa 2018, s. 84.
	 38	Tamże, s. 97.



47

„W wielu rodzinach zaniedbuje się modlitwę. Rodzice twierdzą, 
że nie mają czasu na poranne i wieczorne nabożeństwa. Nie potrafią 
zaoszczędzić kilku chwil, by spędzić je na modlitwie, dziękując Bogu 
za Jego obfite miłosierdzie (...). Nie mają czasu na modlitwę o Bożą 
pomoc i prowadzenie oraz obecność Jezusa w ich domu. Idą do pracy 
jak wół czy koń, nie myśląc wcale o Bogu niebios”39.

Rodzinne nabożeństwo jest tak ważne dla rodziny, jak osobiste nabo-
żeństwo jest ważne dla poszczególnych wierzących. Czas rodzinnego 
nabożeństwa jest okazją do wyrażenia wdzięczności za otrzymane 
błogosławieństwo i wzajemnego uświadamiania członkom rodziny 
potrzeby „szukania najpierw królestwa Boga i Jego sprawiedliwości” 
(Mt 6,33). Regularne nabożeństwa rodzinne zapraszają aniołów, by 
strzegli rodziny, tworzą duchową atmosferę i zacieśniają więzi rodzinne. 
Poniższe rady, zaczerpnięte z książki Jak wychować dziecko?, pomogą 
ci wdrożyć praktykę rodzinnych nabożeństw w twoim domu.

Ustalona pora nabożeństwa. „W każdej rodzinie powinny być 
ustalone pory porannych i wieczornych nabożeństw”40.

Rano i wieczorem. „Niechaj więc w każdej rodzinie modlitwa 
wznosi się do nieba rano i wieczorem. (...) Rano i wieczorem niebiański 
wszechświat zwraca baczną uwagę na każdą modlącą się rodzinę”41.

Pod przewodnictwem ojca, a pod jego nieobecność — matki. 
„Przed opuszczeniem domu i udaniem się do pracy cała rodzina powinna 
zebrać się razem, a ojciec (lub matka pod nieobecność ojca) powinien 
gorliwie błagać Boga o opiekę nad rodziną w ciągu całego dnia”42.

Zapewnienie anielskiej ochrony. „Przychodźcie w pokorze, z ser-
cem pełnym wrażliwości oraz świadomością pokus i niebezpieczeństw 
czekających was i wasze dzieci. Przez wiarę przywiążcie je do ołtarza, 
prosząc o opiekę Pana nad nimi. Usługujący aniołowie będą strzec 
dzieci poświęconych w ten sposób Bogu”43.
	 39	Tamże, s. 97.
	 40	Ellen G. White, Jak wychować dziecko?, Warszawa 2011, s. 380.
	 41	Tamże.
	 42	Tamże.
	 43	Tamże.

6. Nabożeństwa rodzinne



48 Podręcznik uczniostwa

Krótkie i interesujące. „Niech rodzinne nabożeństwa będą krót-
kie i uduchowione. Nie pozwólcie, by wasze dzieci czy inni domownicy 
wzdragali się przed nabożeństwami z powodu nudy i braku zaintere-
sowania. Gdy długi rozdział jest czytany i objaśniany, a potem wypo-
wiadane są długie modlitwy, cenne nabożeństwo staje się męczące, 
tak iż wszyscy odczuwają ulgę, gdy się kończy”44.

Elementy rodzinnego nabożeństwa. „Niech ojciec wybierze frag-
ment Pisma Świętego, który jest interesujący i łatwy do zrozumienia. 
Kilka wersetów wystarczy, by dostarczyć lekcji, która może być studio-
wana i praktykowana przez cały dzień. Można zadawać pytania, dodać 
kilka zwięzłych i ciekawych komentarzy czy jakąś krótką i rzeczową 
ilustrację. Można zaśpiewać kilka zwrotek uduchowionej pieśni, a mod-
litwy powinny być krótkie i rzeczowe. Ten, kto się modli, nie powinien 
modlić się o wszystko, co mu przyjdzie do głowy, ale powinien wyrazić 
swoje potrzeby w prostych słowach i chwalić Boga z dziękczynieniem”45.

Niezależne od okoliczności. „Rodzinne nabożeństwo nie powinno 
podlegać okolicznościom. Nie powinniście modlić się okazjonalnie, 
zaniedbując nabożeństwo z powodu nadmiaru pracy. Czyniąc to, spra-
wiacie, że wasze dzieci zaczynają postrzegać modlitwę jako niemającą 
szczególnego znaczenia”46.

Nie należy zaniedbywać rodzinnych nabożeństw nawet pod-
czas wizyt gości. „Starając się zapewnić wygodę i szczęście naszym 
gościom, nie przeoczajmy naszych obowiązków wobec Boga. Pora 
modlitwy nie powinna być lekceważona z żadnego powodu. Nie roz-
mawiajcie i nie przesiadujcie tak długo, aż będziecie zbyt zmęczeni, by 
przeprowadzić nabożeństwo. (...) Wczesnym wieczorem, gdy możemy 
modlić się bez pośpiechu i ze zrozumieniem, powinniśmy zanosić nasze 
prośby i wznosić głos w radosnej i wdzięcznej chwale. Niech wszyscy, 
którzy odwiedzają chrześcijan, widzą, że czas modlitwy jest najcen-
niejszą, najświętszą i najradośniejszą porą dnia”47.

	 44	Tamże, s. 381-382.
	 45	Tamże, s. 382.
	 46	Tamże, s. 380-381.
	 47	Tamże, s. 381.



49

Praktyczne zastosowanie

W tym tygodniu rozpocznij praktykę porannych i wieczornych 
nabożeństw rodzinnych w twoim domu. Jeśli jesteś osobą żyjącą 
w pojedynkę, możesz stosować praktyczne instrukcje podane w tym 
rozdziale, kiedy masz gości. Jeśli jesteś w bezdzietnym małżeństwie, 
możesz cieszyć się rodzinnym nabożeństwem we dwoje. Bez względu 
na okoliczności, postanów praktykować poranne i wieczorne nabo-
żeństwa rodzinne jako duchowy nawyk. Oto prosty plan rodzinnego 
nabożeństwa uwzględniający sugestie dotyczące duchowej lektury:

1. 	Modlitwa otwierająca (1-2 minuty)
2. 	Duchowa lektura (5-7 minut)

• 	Przeczytaj historię lub fragment z Biblii.
• 	Przeczytaj stosowną do wieku historię o duchowym morale.
• 	Przeczytaj fragment z wybranej książki Ellen G. White lub 

innej duchowej lektury.
• 	Przeczytaj lekcję szkoły sobotniej dla dzieci i naucz się wraz 

z dziećmi wersetu pamięciowego.
3. 	Pieśń z duchowym tekstem (3 minuty)
4. 	Modlitwa końcowa (1-2 minuty)
Możesz skorzystać z następujących materiałów, z których dzieci 

i rodziny korzystają od lat:
• My Bible Friends — czterotomowy zbiór autorstwa Etty Degering 

przeznaczony dla dzieci w wieku 1-8 lat.
• The Bible Story — dziesięciotomowy zbór autorstwa Arthura 

Maxwella dla dzieci od ósmego roku życia i młodzieży.
• Sing for Joy — zbiór pieśni do nabożeństwa dla przedszkolaków.
• He Is Our Song — zbiór pieśni dla młodzieży.
Materiały do rodzinnych nabożeństw możesz znaleźć także w księ-

garni Wydawnictwa „Znaki Czasu”.
„Wybierzcie sobie dzisiaj, komu będziecie służyć (...). Lecz ja i dom 

mój służyć będziemy Panu” (Joz 24,15).

6. Nabożeństwa rodzinne





CZĘŚĆ 3

OSOBISTE 
ŚWIADECTWO





(53)

Rozdział 7

NASZA MISJA

Adwentyści dnia siódmego nazywają się „ruchem proroczym”. 
Ci, którzy uczestniczyli w seminariach na temat proroctw biblij-
nych prowadzonych przez Kościół Adwentystów Dnia Siód-

mego, mogą przypuszczać, że określenie to oznacza, że nasz Kościół 
aktywnie naucza o proroctwach. Jednak wyrażenie „ruch proroczy” 
oznacza coś znacznie więcej. Nie chodzi tu o to, że nasz Kościół naucza 
o proroctwach, ale o to, że zrodził się z proroctwa! Sama Biblia prze-
powiada powstanie Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego. Wskazuje 
naszą historię i nadaje nam tożsamość. Wyznacza ona misję każdego 
adwentysty dnia siódmego.

Zapieczętowanie Księgi Daniela

Aby zrozumieć proroczą genezę Kościoła Adwentystów Dnia Siód-
mego, zaczniemy od ostatniego rozdziału Księgi Daniela. Prorokowi 
powiedziano: „Zapieczętuj księgę aż do czasu ostatecznego!” (Dn 12,4). 
Innymi słowy, prorocza Księga Daniela miała zostać „zapieczętowana” 
albo nie w pełni zrozumiana aż do rozpoczęcia okresu nazwanego 
„czasem ostatecznym”. Kiedy Daniel słuchał w wizji dwóch niebiań-
skich istot rozmawiających ze sobą, usłyszał, jak dużo czasu upłynie 
do „czasu ostatecznego”. Odpowiedź została podana w bardzo żywych 
wyobrażeniach: „Wtedy usłyszałem, jak mąż obleczony w szatę lnianą 
(...) podniósł prawicę i lewicę ku niebu i przysięgał na tego, który żyje 
wiecznie: Będzie to trwało czas wyznaczony, dwa czasy i pół czasu” 
(Dn 12,7). Osoby studiujące proroctwa biblijne wiedzą, że okres ten 



54 Podręcznik uczniostwa

symbolizuje czas papieskiej prześladowczej supremacji, który rozpo-
czął się ustanowieniem świeckiej władzy papiestwa w 538 roku n.e., 
a zakończył się uwięzieniem papieża w 1798 roku n.e., dokładnie tysiąc 
dwieście sześćdziesiąt lat później. Księga Daniela miała być zapie-
czętowana do 1798 roku n.e., kiedy rozpoczął się „czas ostateczny”.

Otwarcie Księgi Daniela

Do proroctwa Dn 12 nawiązuje Ap 10. Dn 12 uczy nas, że escha-
tologiczne proroctwa Księgi Daniela będą zapieczętowane do 1798 
roku n.e. Ap 10 ukazuje nam, co stało się po 1798 roku, kiedy Księga 
Daniela została pełniej zrozumiana. W Ap 10,1-2 posłaniec z nieba 
jest przedstawiony jako trzymający w ręce „otwartą książeczkę”. Ta 
otwarta książka to nic innego jak Księga Daniela, która wcześniej była 
zapieczętowana. Istnieją także inne powiązania między tymi dwoma 
rozdziałami. Niebiański posłaniec z Dn 12 jest nazwany „mężem oble-
czonym w szatę lnianą”. W Dn 10,6 czytamy, że „oblicze jego jaśniało 
jak błyskawica”, a „nogi jego błyszczały jak miedź wypolerowana”. 
O posłańcu z Ap 10 czytamy, że jego „oblicze jaśniało jak słońce, nogi 
zaś jego były jak słupy ognia”. Posłaniec z Dn 12 „podniósł prawicę 
i lewicę ku niebu i przysięgał na tego, który żyje wiecznie”. Posłaniec 
z Ap 10 „podniósł prawą rękę swoją ku niebu i poprzysiągł na tego, 
który żyje na wieki wieków”. Posłaniec z Dn 12 oznajmił, że proroc-
twa Daniela będą zapieczętowane do „czasu ostatecznego”, czyli 1798 
roku. Posłaniec z Ap 10 pojawił się na początku „czasu ostatecznego”, 
by oznajmić, że księga została otwarta.

Ruch adwentystyczny

Na początku XIX wieku, krótko po otwarciu „książeczki” w 1798 
roku, lud Boży zaczął studiować proroctwa Księgi Daniela jak nigdy 



55

dotąd. Sednem tego odkrycia stało się proroctwo z Dn 8,14 przepo-
wiadające „oczyszczenie świątyni”. Owo oczyszczenie miało nastąpić 
po dwóch tysiącach trzystu proroczych dniach, czyli dwóch tysiącach 
trzystu latach (zob. Ez 4,4-6). Dzięki gorliwemu studiowaniu Biblii 
pewien farmer baptysta nazwiskiem William Miller dokonał zdumie-
wającego odkrycia. W podobnym czasie jak wiele innych osób studiu-
jących Pismo Święte na całym świecie Miller zrozumiał, że proroctwo 
o dwóch tysiącach trzystu dniach/latach zaczyna się razem z siedem-
dziesięcioma tygodniami z Dn 9. Początek siedemdziesięciu tygodni 
był znany — było nim ukazanie się dekretu Artakserksesa „o odbu-
dowie Jeruzalemu” w 457 roku p.n.e. Zaczynając od tej daty liczenie 
proroctwa z Dn 8, Miller i tysiące innych biblistów doszli do wniosku, 
że oczyszczenie świątyni nastąpi po dwóch tysiącach trzystu latach, 
czyli 22 października 1844 roku.

Choć wyliczenie to było bez zarzutu, to jednak popełnili oni istotny 
błąd. Zgodnie z powszechnym ówcześnie przekonaniem rozumieli świą-
tynię jako Ziemię. Zatem zinterpretowali oczyszczenie świątyni jako 
oczyszczenie naszej planety przez ogień podczas powtórnego przyj-
ścia Jezusa. Tysiące ludzi przekonanych, że Jezus przyjdzie wkrótce, 
przyłączyły się do ruchu adwentystycznego.

Słodycz, a potem gorycz

Studiując Księgę Daniela lud Boży doszedł do zrozumienia waż-
nej kwestii, choć było ono obarczone istotnym błędem. To właśnie 
zostało przepowiedziane w Słowie Bożym. Dn 12 wraz z Ap 10 prze-
powiada, że po 1798 roku nastąpi otwarcie, czyli nowe zrozumienie 
Księgi Daniela. Ruch adwentystyczny z pierwszej połowy XIX wieku 
był bezpośrednim wypełnieniem tego proroctwa.

Ap 10 przedstawia go jeszcze bardziej szczegółowo. Apostoł Jan 
zostaje poproszony, by wziąć otwartą książeczkę z ręki niebiańskiego 
posłańca i ją spożyć. „Wziąłem więc książeczkę z ręki anioła i zjadłem 

7. Nasza misja



56 Podręcznik uczniostwa

ją, a była w ustach moich jak słodki miód” (Ap 10,10). Spożycie ksią-
żeczki oznacza dogłębne studiowanie i szczerą wiarę w proroctwa 
Księgi Daniela. Tysiące wierzących z radością oczekiwały rychłego 
powtórnego przyjścia Jezusa na obłokach nieba. Była to prawdziwa 
„słodycz miodu” w ich ustach. „A gdy ją zjadłem, żołądek mój pełen 
był gorzkości” (Ap 10,10). Natchnienie nie mogło ukazać bardziej 
wymownego obrazu gorzkiego rozczarowania, jakie stało się udzia-
łem adwentystów, kiedy Jezus nie przyszedł w dniu, w którym się Go 
spodziewali. Jak wcześniej wielka była słodycz głoszonego przesła-
nia, tak wielka była teraz gorycz ich rozczarowania. Z dnia na dzień 
tysiące porzuciły ruch i odeszły.

Musisz znowu prorokować

Po użyciu ilustracji słodko-gorzkiej książeczki w celu opisania 
tego, co przeszło do historii jako Wielkie Rozczarowanie, Ap 10 kie-
ruje spojrzenie w przyszłość. Wyraźne polecenie jest dane tym, któ-
rzy doświadczyli rozczarowania, ale nie porzucili swej wiary: „Musisz 
znowu prorokować” (Ap 10,11). Pozostało jeszcze wiele prawd do ogło-
szenia, zanim Jezus przyjdzie powtórnie. Ich misja miała obejmować 
cały świat — „ludy i narody, i języki i królów” (Ap 10,11).

Cztery rozdziały dalej znajdujemy przesłanie, które miało stać się 
sednem ich misji. W Ap 14 Kościół jest symbolizowany przez trzech 
aniołów głoszących przesłania „mieszkańcom ziemi i wszystkim 
narodom, i plemionom, i językom, i ludom” w ramach przygotowania 
na powtórne przyjście Jezusa. Ogólnoświatowe przesłanie Ap 14,6-14 
miało stać się ostatecznym Bożym przesłaniem do ginącej ludzkości. 
Miało stać się przesłaniem Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego.

„Ewangelia wieczna”. Zbawienie jest możliwe dzięki życiu, śmierci 
i zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa. Każdy, kto pragnie, może być 
zbawiony z łaski przez wiarę.



57

„Bójcie się Boga i oddajcie Mu chwałę”. Jest to wezwanie 
do powierzenia naszego życia Bogu i przygotowania się na powtórne 
przyjście Jezusa.

„Nadeszła godzina sądu Jego”. Wkrótce po wielkim rozczaro-
waniu w 1844 roku wierzący odkryli, że data ta wyznacza początek 
niebiańskiego sądu. Kościół adwentystyczny wierzy i głosi, że „nade-
szła godzina sądu” Bożego.

„Oddajcie pokłon Temu, który stworzył niebo i ziemię”. Jest to 
bezpośrednie nawiązanie do czwartego przykazania Dekalogu. Osta-
teczne przesłanie musi obejmować wezwanie do przestrzegania Bożych 
przykazań, w tym przykazania nakazującego świętowanie soboty.

„Upadł, upadł wielki Babilon”. Babilon i jego córki symbolizują 
systemy religijne oparte na fałszywych poglądach sprzecznych z Biblią. 
Kościół Boży w czasach ostatecznych przywróci prawdę od dawna 
„powaloną na ziemię” (Dn 8,12). Oznacza to skorygowanie poglądów 
na zbawienie, stan człowieka po śmierci, pojęcie piekła, powtórne 
przyjście Jezusa itd. Kiedy prawda jest przywracana, Babilon upada.

„Jeżeli ktoś odda pokłon zwierzęciu (...) i przyjmie znamię 
(...) to i on pić będzie samo czyste wino gniewu Bożego”. Lud 
Boży musi ostrzec świat przed zgubnymi skutkami podążania za tra-
dycją religijną wbrew prawu Bożemu. Jest to ostatnie Boże wezwa-
nie miłosierdzia. Ci, którzy wybiorą błędną tradycję, staną się prze-
ciwieństwem świętych wymienionych w wersecie dwunasty, którzy 
„przestrzegają przykazań Bożych i wiary Jezusa”.

W Mt 24,14 Jezus mówi: „I będzie głoszona ta Ewangelia o Królestwie 
po całej ziemi na świadectwo wszystkim narodom, i wtedy nadejdzie 
koniec”. Proroctwo to zostało powtórzone i poszerzone w Ap 14,6-12, 
gdzie opisane jest pełne ewangeliczne przesłanie Kościoła Adwenty-
stów Dnia Siódmego kierowane do całego świata. Potem Ap 14,14-16  
przedstawia Jezusa przychodzącego na obłokach w czasie Jego powtór-
nego przyjścia.

7. Nasza misja



58 Podręcznik uczniostwa

Praktyczne zastosowanie

Nasz Zbawiciel prowadzi swój lud jako miłujący Pasterz. Abyśmy 
mieli pewność, że tak jest, na kartach Biblii zostawił zapis naszej histo-
rii w postaci proroczych wizji. Odkrycie znaczenia proroctw Księgi 
Daniela zostało przepowiedziane w Piśmie Świętym. Radosne oczeki-
wanie na powtórne przyjście Chrystusa i wielkie rozczarowanie, które 
potem nastąpiło, także zostały przepowiedziane w Biblii. Słowo Boże 
zapowiedziało również odkrycie faktu, iż w niebie rozpoczął się sąd, 
ponowne odkrycie siódmego dnia tygodnia, soboty, oraz wielu innych 
prawd biblijnych. Biblia przepowiedziała także przywrócenie daru 
prorokowania w Kościele zachowującym wszystkie Boże przykazania 
oraz ogólnoświatowe dzieło naszego Kościoła. Jesteśmy prawdziwie 
proroczym ruchem. Bóg napisał naszą historię na świętych kartach 
Biblii, abyśmy mieli pewność, że nadal nas prowadzi.

Mnóstwo ludzi nie ma jednak żadnej pewności. Są nieprzygotowani 
na spotkanie z Jezusem w dniu Jego powtórnego przyjścia. Dlatego 
mamy Boże zlecenie głoszenia Ewangelii ludzkości. Nakaz w Ap 10 
brzmi: „Musisz znowu prorokować”. Nie „możesz” czy „powinieneś”. 
Musisz! Musimy! „Świat musi zostać ostrzeżony przez głoszenie tego 
przesłania. Jeśli je zataimy, jeśli ukryjemy je pod korcem (...) odpo-
wiemy przed Bogiem za to, że nie ostrzegliśmy ludzkości”48.

Misją Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego jest wzywanie wszyst-
kich ludzi, by stali się uczniami Jezusa Chrystusa — głoszenie wiecz-
nej Ewangelii wyrażonej jako przesłania trzech aniołów (Ap 14,6-12) 
i przygotowanie świata na rychłe powtórne przyjście Chrystusa.

Taka jest misja naszego Kościoła.
Taka jest twoja misja.

	 48	Ellen G. White, Manuscript Releases, t. 19, s. 41.



(59)

Rozdział 8

POWOŁANI 
DO WYDAWANIA 

ŚWIADECTWA

Wydawanie świadectwa prawdy nie jest darem duchowym. 
Chyba nic nie wywiera tak negatywnego wpływu na misję 
Kościoła jak pogląd, że głoszenie ludziom prawdy biblijnej 

jest zadaniem zawodowych kaznodziejów albo jedynie nielicznych 
wierzących posiadających taki dar duchowy. Wezwanie do głosze-
nia Słowa Bożego zostało dane każdemu z naśladowców Chrystusa. 
Powołując pierwszych uczniów, Jezus obiecał im: „Pójdźcie za mną, 
a sprawię, że staniecie się rybakami ludzi” (Mk 1,17). Jeśli decydu-
jemy się zostać Jego uczniami, przyjmujemy zadanie pozyskiwania 
ludzi dla Niego. W książce Posłannictwo chrześcijan czytamy: „Rozsie-
wanie Prawdy Bożej nie zostało zlecone kilku ordynowanym kazno-
dziejom. Prawda ma być głoszona przez wszystkich, którzy uważają 
się za uczniów Chrystusa”49.

Dzielenie się radością zbawienia

W J 4,10-14 Jezus zaoferował Samarytance „żywą wodę”. W tych, 
którzy się jej napiją, stanie się ona „źródłem wody wytryskującej 
ku żywotowi wiecznemu”. Kiedy pijemy wodę zbawienia, stajemy się 
życiodajnym „źródłem wody”, głosząc bliźnim Ewangelię zbawienia. 
	 49	Ellen G. White, Posłannictwo chrześcijan, wyd. 3, Warszawa 2013, s. 64.



60 Podręcznik uczniostwa

„Nie możemy mówić o prawdziwym nawróceniu człowieka, jeżeli nie 
zrodzi się w nim pragnienie powiedzenia innym, jak cennego przyja-
ciela odnalazł w Jezusie. Zbawienna i uświęcająca prawda nie może 
pozostać zamknięta w jego sercu”50.

Dawid wyraził to przekonanie w Ps 51,14-15, kiedy napisał: „Przy-
wróć mi radość z wybawienia twego i wesprzyj mnie duchem ocho-
czym! Przestępców będę nauczał dróg twoich, i grzesznicy nawrócą 
się do ciebie”. To właśnie niepojęta radość zbawienia prowadzi nas 
do mówienia innym o prawdzie, która nas zmieniła.

Będziecie świadkami

Jezus powiedział swoim uczniom, że kiedy zstąpi na nich moc Ducha 
Świętego, staną się Jego świadkami (zob. Dz 1,8). W sądzie świadkowie 
muszą być wiarygodni, by byli traktowani poważnie. Muszą być znani 
z uczciwości, dobrej woli i szlachetnych intencji. Ale jeśli nie otworzą 
ust i nie wydadzą świadectwa, ich szlachetność nikomu na nic się nie 
zda! Podobnie jest z nami. Samo prowadzenie pobożnego życia jest 
ważne dla wydawania świadectwa, ale by inni mogli zostać zbawieni 
przez Ewangelię, musimy im o niej opowiedzieć. „Niech mówią odku-
pieni przez Pana, ci, których wyzwolił z ręki nieprzyjaciela” (Ps 107,2).

Świadkowie mówią o tym, czego osobiście doświadczyli, co widzieli 
i słyszeli. Uczniowie Jezusa widzieli go i słyszeli na własne oczy i uszy, 
my zaś widzimy Go i słyszymy na kartach Biblii. Tak więc dzisiaj 
wydawanie świadectwa musi obejmować głoszenie ludziom biblijnych 
prawd, które przyjęliśmy sercem.

Jezus nakazał swoim uczniom „głoszenie Ewangelii” (Mk 16,15), 
które w Ap 14,6 jest zilustrowane jako anioł lecący środkiem nieba, 
„który miał Ewangelię wieczną, aby ją zwiastować”. „Głoszenie Ewan-
gelii” oznacza nie tylko przemawianie zza kazalnicy, ale dzielenie 
się z  ludźmi Słowem Bożym, zarówno publiczne, jak i prywatne. 

	 50	Ellen G. White, Życie Jezusa, wyd. 16, Warszawa 2018, s. 100.



61

W Kościele wczesnochrześcijańskim nie tylko apostołowie, ale wszy-
scy wierzący „szli z miejsca na miejsce i zwiastowali dobrą nowinę” 
(Dz 8,4). Biblijny model Kościoła obejmuje wszystkich wyznawców 
aktywnie głoszących prawdę, którą „widzieli i słyszeli” (Dz 4,20; 
22,15) w Słowie Bożym.

Jednak wielu chrześcijan nadal wierzy, że wydawanie świadectwa 
nie jest ich zadaniem. Brak doświadczenia, słaba pamięć, intrower-
tyczne usposobienie czy lęk przed porażką są podawane jako powody, 
dla których „wydawanie świadectwa nie jest moim darem”. Często 
zapominamy, że dla uczniów Jezusa głoszenie Ewangelii także nie 
było czymś naturalnym czy łatwym. Byli oni prostymi ludźmi, a nie 
absolwentami seminarium. Modlili się, by „głosili z całą odwagą 
Słowo” (Dz 4,29), bo podobnie jak my zmagali się z lękiem! Gdyby nie 
zdecydowali się opuścić środowiska, w którym czuli się bezpiecznie, 
Kościół by nie istniał, a my nie znalibyśmy zbawiennej prawdy Ewan-
gelii. Wydawanie świadectwa nie jest zarezerwowane dla elokwent-
nych uczonych o wylewnej osobowości. Jest świętym powołaniem 
każdego ucznia Jezusa.

Motywowani współczuciem

Aby pokonać obawy powstrzymujące nas od wydawania świadec-
twa, potrzebujemy motywacji podobnej do tej, jaką kierował się Jezus 
w swojej misji. „A widząc lud, użalił się nad nim, gdyż był utrudzony 
i opuszczony jak owce, które nie mają pasterza” (Mt 9,36). Współczu-
cie dla ludzi „poruszało” Jezusa do działania dla zgubionych i skłaniało 
go do użalenia się nad tymi, którzy nie mieli nikogo, kto wskazałby 
im właściwą drogę. „Wtedy rzekł uczniom swoim: Żniwo wprawdzie 
wielkie, ale robotników mało. Proście więc Pana żniwa, aby wyprawił 
robotników na żniwo swoje” (Mt 9,37-38).

Obecnie Jezus nadal poszukuje szczerych uczniów, którzy prze-
jęci współczuciem będą pracować dla tych, którzy „nie mają paste-

8. Powołani do wydawania świadectwa



62 Podręcznik uczniostwa

rza”. Brak pasterza oznacza, że potrzebują oni kogoś, kto poprowadzi 
ich ku prawdzie. Ellen G. White nawiązuje do „odpowiedzialności 
za prowadzenie dusz do Prawdy”51 jako obowiązku, który Pan złożył 
na wszystkich członkach Kościoła. Jeśli jesteśmy chrześcijanami, to 
odpowiedzialność Chrystusa staje się naszą odpowiedzialnością. Jezus 
zapłacił ogromną cenę, a wartość duszy jest zbyt wielka, by pragnie-
nie wygody, uznania czy bezpieczeństwa powstrzymały nas od pro-
wadzenia ludzi ku prawdzie.

Ten sam duch misyjny skłaniał wierzących we wszystkich wiekach 
do dzielenia się Słowem Bożym. Paweł uważał siebie za „dłużnika 
Greków i nie Greków, mądrych i niemądrych” (Rz 1,14). Jeremiasz 
nie był w stanie odeprzeć przynaglającego go obowiązku głoszenia 
Słowa Bożego. Powiedział: „A gdy pomyślałem: Nie wspomnę o nim 
i już nie przemówię w Jego imieniu, to stało się to w moim sercu jak 
ogień płonący, zamknięty w moich kościach. Mozoliłem się, by go 
znieść, lecz nie zdołałem” (Jr 20,9). Kiedy Piotra i Jana potraktowano 
surowo, zakazując im głoszenia Ewangelii, oni odpowiedzieli: „Czy 
słuszna to rzecz w obliczu Boga raczej was słuchać aniżeli Boga, sami 
osądźcie; my bowiem nie możemy nie mówić o tym, co widzieliśmy 
i słyszeliśmy” (Dz 4,19-20).

Są rzeczy ważniejsze niż nasze obawy. Sprawa Boża — zbawienie 
ludzi — jest z pewnością jednym z takich przypadków. Jako adwen-
tystyczny pionier Stephen Haskell powiedział kiedyś: „Jeśli sprawa, 
w której uczestniczymy, ma sens, to jest najważniejszą ze wszystkich 
spraw”52.

	 51	Ellen G. White, Posłannictwo chrześcijan, s. 65.
	 52	Stephen Haskell, w: James R. Nix, komp., Passion, Purpose and Power, Silver 

Spring 2013, s. 126.



63

Istotne korzyści

Kiedy pracujemy dla zbawienia bliźnich, Bóg posługuje się tym 
doświadczeniem dla naszego zbawienia. Dlatego praca pozyskiwa-
nia ludzi dla Chrystusa jest niezbędną częścią naszego przygotowa-
nia do nieba. Rozważ następujące dobrodziejstwa, których nie można 
uzyskać w żaden inny sposób.

Radość z widoku zbawionych ludzi. „Aby wstąpić do Jego radości 
— radości oglądania dusz odkupionych dzięki Jego ofierze — musimy 
uczestniczyć w Jego pracach dla ich odkupienia”53.

Rozwój uduchowienia i poświęcenia. „Ci, którzy najczynniej 
zaangażowali się w pracę pozyskiwania dusz dla Chrystusa, ci właś-
nie najlepiej rozwinęli się pod względem uduchowienia i nabożności”54.

Postęp w poznaniu prawdy. „Im bardziej ktoś stara się wyjaśniać 
innym Słowo Boże, tym jaśniejsze stanie się ono dla niego samego. 
Im więcej używamy naszej wiedzy i ćwiczymy nasze siły, tym więcej 
wiedzy i mocy będziemy posiadać”55.

Siła do odparcia zła. „Siłę do odpierania zła najlepiej zdobywa się 
przez dynamiczne działanie”56.

Rozwój chrześcijańskiego charakteru. „Abyśmy jednak rozwinęli 
w sobie charakter Chrystusa, musimy uczestniczyć w Jego pracy”57.

Przygotowanie do nieba. „Ci, którzy odrzucają przywilej należe-
nia do najbliższych Chrystusowi w pracy i służbie, odrzucają jedyne 
wykształcenie, pozwalające mieć udział z Nim w Jego chwale”58.

Wzrastanie w uduchowieniu. „Niechaj kaznodzieje pouczą człon-
ków zboru, że aby wzrastać duchowo, muszą nieść odpowiedzialność, 

	 53	Ellen G. White, Życie Jezusa, s. 100-101.
	 54	Ellen G. White, Ewangelizacja, Warszawa 1967, s. 246.
	 55	Ellen G. White, Przypowieści Chrystusa, s. 256-257.
	 56	Ellen G. White, Krzyż i miecz, s. 62.
	 57	Ellen G. White, Życie Jezusa, s. 100.
	 58	Ellen G. White, Wychowanie, wyd. 2, Warszawa 2010, s. 185.

8. Powołani do wydawania świadectwa



64 Podręcznik uczniostwa

którą Pan włożył na nich, odpowiedzialność za prowadzenie dusz 
do Prawdy”59.

Czy należy się dziwić, że szatan robi wszystko, co w jego mocy, by 
powstrzymać nas od dzielenia się Słowem Bożym? Usiłuje nie tylko 
utrzymać innych w ciemności, ale także nie dopuścić do tego, abyśmy 
byli zbawieni. „Obecnie szatan stara się utrzymać lud Boży w stanie 
bezczynności, powstrzymuje go przed głoszeniem Prawdy, aby w końcu 
wierni zważeni na wadze znalezieni byli lekkimi”60.

Praktyczne zastosowanie

Choć powinniśmy służyć Kościołowi i społeczeństwu na różne spo-
soby, żadna służba nie zastąpi osobistego wydawania świadectwa. 
W tym tygodniu włącz do swojego stylu życia jedną lub więcej z poniż-
szych prostych i skutecznych metod dzielenia się prawdą:

• 	opowiadanie o tym, czego Bóg dokonał dla ciebie;
• 	dystrybucja publikacji przekazujących prawdę biblijną;
• 	dystrybucja wykładów w formie wideo poświęconych wykładowi 

proroctw biblijnych;
• 	udzielanie cotygodniowych lekcji biblijnych;
• 	prowadzenie cotygodniowych spotkań małej grupy;
• 	prezentowanie i  objaśnianie wykładów proroctw biblijnych 

gościom w twoim domu.
Dzieląc się prawdą z bliźnimi, powinniśmy pamiętać słowa Jezusa: 

„Mam wam jeszcze wiele do powiedzenia, ale teraz znieść nie może-
cie” (J 16,12). Przekazanie komuś wszystkich posiadanych przez cie-
bie publikacji na temat prawdy, czy przeprowadzenie intensywnego 
studium biblijnego może wydawać się dobrym pomysłem, ale może 
doprowadzić do przeładowania informacjami u osoby, którą pragniesz 
pozyskać dla Jezusa. Regułą jest dzielenie się prawdą biblijną w umiar-

	 59	Ellen G. White, Posłannictwo chrześcijan, s. 65.
	 60	Tamże, s. 36.



65

kowanym tempie, temat po temacie. Zanim przedstawisz potencjalnie 
wrażliwe prawdy, najlepiej jest przedstawić to, co spotka się z dość 
łatwym przyjęciem i zbuduje zaufanie do Biblii jako autorytatywnej 
reguły wiary.

Pracując dla zbawienia innych, nigdy nie jesteśmy sami. „Wraz z nie-
biańskimi aniołami mamy pracować w dziele przedstawiania Jezusa 
światu. Niemal z niecierpliwą żarliwością aniołowie czekają na naszą 
współpracę (...). Gdy oddajemy się Chrystusowi, całkowicie poświę-
cając mu serce, aniołowie radują się, że poprzez nasze głosy mogą 
objawiać Bożą miłość”61. Współpracujemy nie tylko z niebiańskimi 
aniołami, ale także dzielimy pragnienie Chrystusa, by ratować zgu-
bione dusze, i w ten sposób znajdujemy wspólnotę z naszym Zbawi-
cielem, jakiej nie możemy doświadczyć w inny sposób. Tym, którzy 
głoszą Ewangelię światu, została dana obietnica: „Ja jestem z wami 
po wszystkie dni aż do skończenia świata” (Mt 28,20).

	 61	Ellen G. White, Życie Jezusa, s. 217.

8. Powołani do wydawania świadectwa





CZĘŚĆ 4

ŻYCIE KOŚCIELNE





(69)

Rozdział 9

ŚWIĘTE ZGROMADZENIA

Biblia nazywa Kościół „ciałem Chrystusowym” (1 Kor 12,27). 
Symbol ten pomaga nam zrozumieć istotne znaczenie zjedno-
czenia z naszą rodziną kościelną. Porównując członków Kościoła 

do różnych części ciała, apostoł Paweł napisał: „Nie może więc oko 
powiedzieć ręce: Nie potrzebuję ciebie; albo głowa nogom: Nie potrze-
buję was” (1 Kor 12,21). Inaczej mówiąc, potrzebujemy siebie nawzajem! 
Kościół potrzebuje każdego ze swoich członków, a każdy z wyznawców 
potrzebuje Kościoła. Próby prowadzenia życia duchowego w odłącze-
niu od Kościoła kończą się fatalnie.

„Innym obowiązkiem, niestety często niedocenianym (...) jest obo-
wiązek członka zboru. Stosunek Chrystusa do Kościoła jest trwały 
i święty. On jest Oblubieńcem, zbór — oblubienicą; On jest głową, 
a zbór ciałem. Łączność z Chrystusem mieści w sobie łączność z Jego 
zborem. Zbór istnieje po to, by pełnił służbę Bożą, toteż w służbie 
dla Chrystusa połączenie się ze zborem jest jednym z pierwszych 
kroków. Wierność Jezusowi wymaga wiernego pełnienia obowiąz-
ków zborowych”62.

Służba obecności

Jednym z najprostszych, a  jednocześnie najczęściej zaniedbywa-
nych „obowiązków zborowych” jest uczestniczenie w funkcjonowa-
niu zboru. Nie sposób być prawdziwie związanym z jakąś osobą czy 
organizacją bez spędzania z nią czasu. Kiedy mężczyzna i kobieta 
	 62	Ellen G. White, Wychowanie, s. 188.



70 Podręcznik uczniostwa

zaczynają spędzać ze sobą czas, budując wzajemne uczucia, mówimy, 
że angażują się we wzajemną więź. Podobnie jest w Kościele. Zaanga-
żowanie w życie Kościoła nie wymaga posiadania stanowiska, zasia-
dania w radzie czy przemawiania zza kazalnicy podczas sobotniego 
nabożeństwa. Zaczyna się ono od prostego i naturalnego zwyczaju 
regularnego udziału w aktywności zboru — udziału motywowanego 
miłością do Chrystusa, Jego Słowa i Jego ludu.

To dobrowolne poświęcenie czasu nie tylko wyraża zaintereso-
wanie sprawą Bożą, ale także zwiększa to zainteresowanie, stano-
wiąc niezbędne przygotowanie do wszelkiego rodzaju służby. Nasze 
życie zostaje związane z życiem Kościoła. Nasze uczucia i dążenia 
zostają utożsamione z Kościołem. Jedynie pod tym warunkiem piękne 
doświadczenie opisane przez apostoła Pawła może stać się naszą rze-
czywistością: „I jeśli jeden członek cierpi, cierpią z nim wszystkie 
członki; a jeśli doznaje czci jeden członek, radują się z nim wszystkie 
członki” (1 Kor 12,26).

Apostoł Paweł patrzył ponad osobistymi korzyściami z uczestnicze-
nia w funkcjonowaniu Kościoła, kiedy radził: „Baczmy jedni na drugich 
w celu pobudzenia się do miłości i dobrych uczynków, nie opuszczając 
wspólnych zebrań naszych, jak to jest u niektórych w zwyczaju, lecz 
dodając sobie otuchy, a to tym bardziej, im lepiej widzicie, że się ten 
dzień przybliża” (Hbr 10,24-25).

Powinniśmy uczestniczyć we „wspólnych zebraniach” nie tylko 
dla własnego rozwoju duchowego, ale także po to, by „baczyć jedni 
na drugich”. Bardzo zniechęcające jest, kiedy tylko pewna część człon-
ków zboru uczestniczy w jego funkcjonowaniu. Ci, którzy to czynią, 
są kuszeni, by zastanawiać się, czy warto w ogóle to robić, skoro tak 
nieliczni dostrzegają wartość działalności Kościoła i jego misji. Z dru-
giej strony, regularne uczestniczenie w nabożeństwach i spotkaniach 
w zborze może „pobudzać do miłości i dobrych uczynków”, zachęcając 
innych do życia dla Chrystusa. Apostoł Paweł dochodzi do wniosku, 
że to wszystko ma tym większe znaczenie, im wyraźniej widzimy, że 
„ten dzień” — dzień powtórnego przyjścia Chrystusa — „się przybliża”.



71

Wielu po prostu nie rozumie, że życie Kościoła zależy od stałej 
aktywności jego członków. Musimy pamiętać, że jesteśmy nie tylko 
widzami i słuchaczami, którzy mogą wybierać, czy mają ochotę iść 
do zboru albo czy warto posłuchać tego czy innego mówcy. Kiedy przyj-
mujemy chrzest i stajemy się członkami Kościoła, bierzemy na siebie 
odpowiedzialność za aktywne uczestniczenie w jego życiu — niesie-
nie błogosławieństwa innym i wzmacnianie ich.

Znaczenie uczestniczenia w życiu Kościoła jest tak ważne, iż można 
je nazwać „służbą obecności”. Niech twoim zwyczajem będzie regu-
larne uczestniczenie w funkcjonowaniu Kościoła, a będziesz cennym 
błogosławieństwem dla swojego zboru. Nawet jeśli inni nie będą regu-
larnie uczęszczać na nabożeństwa, twoje zaangażowanie tym bardziej 
wzrośnie. „Z sercem zmiękczonym miłością Jezusa udaj się na spo-
tkanie, czując, że jesteś osobiście odpowiedzialny za jego powodze-
nie. Nawet jeśli przyjdzie tylko kilka osób, powinieneś czuć dwa razy 
większą odpowiedzialność”63.

Co najmniej trzy cotygodniowe spotkania powinny być częścią 
życia każdego adwentysty dnia siódmego — szkoła sobotnia, nabo-
żeństwo sobotnie i spotkanie małej grupy modlitewnej i studiującej 
Biblię w jeden z powszednich dni tygodnia.

Szkoła sobotnia

W każdym zborze adwentystycznym bezpośrednio przed lub 
po sobotnim nabożeństwie odbywa się wspólne studium Biblii zwane 
szkołą sobotnią. Ma ona cztery cele:

1. Studiowanie Pisma Świętego.
2. Wspólnota.
3. Działalność na rzecz lokalnej społeczności.
4. Udział w światowej misji.

	 63	Ellen G. White, Pastoral Ministry, s. 184.

9. Święte zgromadzenia



72 Podręcznik uczniostwa

Ten czas studiowania i wspólnoty, połączony ze sprawozdaniami 
misyjnymi i okazjami do służby, stanowi niezbędny element życia 
zboru. Każdy członek Kościoła powinien należeć do szkoły sobotniej 
i uczestniczyć w lekcjach.

Niektórzy wyznawcy wolą omijać szkołę sobotnią i uczestniczyć tylko 
w nabożeństwie, którego główną częścią jest kazanie. Powszechnie 
stosowane argumenty mające usprawiedliwiać takie postępowanie to 
obawa przed uczestniczeniem w wymianie zdań z innymi, potrzeba 
dłuższego snu, brak czasu na poranne przygotowania czy brak korzy-
ści z uczestniczenia w szkole sobotniej. Jednak żaden z tych argumen-
tów nie powinien nas powstrzymywać przed uczestniczeniem w tej 
części nabożeństwa. Po pierwsze, Bóg pragnie, abyśmy przebywali 
z innymi chrześcijanami, rozmawiali i wspólnie się modlili — nie tylko 
ze względu na potrzebę współdziałania tu i teraz, ale także dlatego, 
że będziemy żyć razem przez całą wieczność! Po drugie, Bóg może 
nam pomóc udać się wcześniej na spoczynek, abyśmy się wyspali 
i zdążyli rano przygotować się do szkoły sobotniej. Wreszcie, jeśli nie 
jej dostrzegamy wartości, możemy prosić Boga, by uczynił ją dla nas 
atrakcyjną i uświadomił nam, że jesteśmy „osobiście odpowiedzialni 
za jej powodzenie”. Nie możemy pozwolić, by cokolwiek powstrzymało 
nas od przyjmowania i przekazywania błogosławieństw związanych 
ze szkołą sobotnią.

Nabożeństwo sobotnie

Nabożeństwo sobotnie powinno być dla chrześcijanina najważniej-
szym czasem w ciągu tygodnia. Opisując życie Jezusa, Łukasz napisał: 
„I przyszedł do Nazaretu, gdzie się wychował, i wszedł według zwyczaju 
swego w dzień sabatu do synagogi, i powstał, aby czytać” (Łk 4,16). Zwy-
czajem Jezusa, Jego regularną praktyką, było uczęszczanie na sobot-
nie nabożeństwa. W starotestamentowej Księdze Kapłańskiej szabat 
został opisany jako dzień „zgromadzenia świętego” (Kpł 23,3 BG).  



73

Nie świętujemy szabatu w pełni zgodnie z jego intencją, jeśli celowo 
pozostajemy w domu i oddajemy Bogu cześć w pojedynkę. Jest czas 
na osobiste nabożeństwo, ale w szabat jest także czas na nabożeństwo 
wspólnotowe. Nawet na Nowej Ziemi, jak Pan zapowiada przez proroka 
Izajasza, w szabat „przychodzić będzie każdy człowiek, aby mi oddać 
pokłon — mówi Pan” (Iz 66,23).

Oczywiście nie oznacza to, że nigdy nie wolno nam spędzić szabatu 
w pojedynkę, ale normą powinno być dla nas uczestniczenie we wspól-
nych sobotnich nabożeństwach. Nawet w podróży możemy znaleźć 
najbliższy zbór adwentystyczny i udać się do niego w sobotę. W ten 
sposób będziemy mieli okazję poznać nowych współwyznawców.

Z reguły nie powinniśmy uczęszczać co sobotę do innego zboru 
w poszukiwaniu najbardziej interesującego nabożeństwa, ale powinni-
śmy zaangażować się w działanie zboru, do którego należymy. Mamy 
„być wytwórcami, a nie tylko konsumentami”64. Inwestowanie czasu 
i wysiłku w twój zbór pozwoli twoim inicjatywom i wysiłkom przyno-
sić dobry owoc.

Spotkania grupy modlitewnej i studiującej Biblię

Uczeń Chrystusa powinien mieć w zwyczaju uczestniczenie w coty-
godniowych spotkaniach modlitewnych w jeden z powszednich dni 
tygodnia. Większość zborów organizuje wspólne spotkania modlitewne 
lub spotkania w małych grupach, jak również studium Biblii w małych 
grupach, by zapewnić duchowy rozwój członkom Kościoła. Ci, którzy 
poza sobotnimi nabożeństwami nie uczestniczą regularnie w innych 
spotkaniach kościelnych, narażają się na większe ryzyko pokusy. 
Modlitwa i studiowanie Słowa Bożego są źródłem naszej siły, a zbie-
ranie się w tym celu także w powszednim dniu tygodnia jest ważne 
dla naszego duchowego wzrastania.

	 64	Ellen G. White, Krzyż i miecz, s. 200.

9. Święte zgromadzenia



74 Podręcznik uczniostwa

Spotkania modlitewne są tak ważne dla Kościoła, iż Ellen G. White 
napisała: „Spotkanie modlitewne zawsze ujawni prawdziwe zaintere-
sowanie członków zboru sprawami duchowymi i wiecznymi. Spotka-
nie modlitewne jest jak tętno dla organizmu — wskazuje prawdziwy 
duchowy stan zboru”65.

Jeśli uczestnictwo w spotkaniach modlitewnych wskazuje praw-
dziwy stan zboru, to musi także odzwierciedlać prawdę o naszym 
indywidualnym stanie duchowym. „Wszyscy szczerze pragnący łącz-
ności z Bogiem będą przybywać na spotkanie poświęcone modlitwie, 
wierni swym obowiązkom, gorliwi i zabiegający o wszystkie błogosła-
wieństwa, które mogą zyskać. Będą oni walczyć o każdą możliwość, 
dzięki której mogą otrzymać światło niebios”66.

Praktyczne zastosowanie

Jeśli jeszcze tego nie czynisz, zacznij w tym tygodniu praktykę 
uczestniczenia w cotygodniowych świętych zgromadzeniach — szkole 
sobotniej, nabożeństwie sobotnim i spotkaniu modlitewnym w powsze-
dnim dniu tygodnia. Choć uczestniczenie także w innych przejawach 
działalności zboru jest ważne, regularny udział w tych trzech coty-
godniowych spotkaniach stanowi podstawę twoje życia w Kościele 
aż do powtórnego przyjścia Jezusa. Twoja wierność w uczestnicze-
niu w nich będzie błogosławieństwem nie tylko dla ciebie, ale także 
dla wielu innych ludzi.

„Albowiem gdzie jest skarb wasz, tam będzie i serce wasze”. Nie 
czekaj, aż poczujesz chęć uczestniczenia w działalności Kościoła. Posta-
nów poświecić swój czas, by uczestniczyć w spotkaniach w twoim zbo-
rze, a Bóg posłuży się twoją służbą obecności, by dać ci większe umi-
łowanie Jego samego, Jego sprawy i Jego ludu.

	 65	Ellen G. White, Pastoral Ministry, s. 183.
	 66	Ellen G. White, W atmosferze niebios, Warszawa 2001, s. 91.



(75)

Rozdział 10

ŚWIĘTE OBRZĘDY

W naszej drodze uczniostwa dzielimy z rodziną zborową wiele 
chwil zarówno radosnych, jak i smutnych. „I jeśli jeden czło-
nek cierpi, cierpią z nim wszystkie członki; a jeśli doznaje 

czci jeden członek, radują się z nim wszystkie członki” (1 Kor 12,26). 
Święte ceremonie i obrzędy stanowią okazję do duchowej refleksji 
i uznania naszej zależności od Boga w ważnych chwilach naszego 
życia. W Kościele Adwentystów Dnia Siódmego ważne ceremonie 
i obrzędy obejmują chrzest, umywanie nóg i Wieczerzę Pańską, bło-
gosławienie dzieci, ordynacje, namaszczenie chorych, nabożeństwa 
pogrzebowe i uroczystości ślubne.

Chrzest

W Mk 16,16 Jezus mówi: „Kto uwierzy i ochrzczony zostanie, będzie 
zbawiony”. Chrystus nakazuje, by wszyscy, którzy wyznają wiarę 
w Niego, przyjęli chrzest. „Pogrzebani tedy jesteśmy wraz z nim przez 
chrzest w śmierć” (Rz 6,4). Chrzest symbolizuje śmierć dla starego 
życia grzechu, pogrzeb i zmartwychwstanie do nowego życia posłu-
szeństwa wobec Chrystusa. W świetle tego jedyną właściwą biblijną 
formą chrztu jest pełne zanurzenie w wodzie.

Obrzęd chrztu jest jednym z najważniejszych wydarzeń w życiu zboru 
i stanowi sposób, w jaki nowi członkowie przyłączają się do Kościoła. 
Kandydaci starannie studiują biblijne zasady wiary i praktyki Kościoła 
Adwentystów Dnia Siódmego, zanim zostaną dopuszczeni do chrztu. 
Ma to zapewnić im gotowość do publicznego poświęcenia się Chrystu-



76 Podręcznik uczniostwa

sowi, a także do członkostwa w Jego ciele — Kościele (zob. 1 Kor 12,13). 
Dzieci nie są dopuszczane do chrztu, dopóki nie mogą pojąć duchowego 
znaczenia tego ważnego kroku w życiu człowieka wierzącego.

W niektórych przypadkach osoby, które już zostały ochrzczone przez 
zanurzenie w innym Kościele, są przyjmowane do Kościoła Adwenty-
stów Dnia Siódmego przez tzw. „wyznanie wiary”. W takim przypadku 
nabożeństwo połączone z przyjęciem do zboru różni się od nabożeń-
stwa chrzcielnego tylko tym, że nie dokonuje się obrzędu chrztu.

Nabożeństwo baptyzmalne z reguły zaczyna się od przeczytania 
przez pastora czy starszego zboru trzynastopunktowego ślubowania 
baptyzmalnego z Prawa zborowego. Zwięźle podsumowuje ono zasady 
wiary Kościoła. W obecności zgromadzenia kandydat czy grupa kan-
dydatów potwierdza uroczyście to ślubowanie. Potem zazwyczaj nastę-
pują krótkie osobiste świadectwa kandydatów. Następnie zbór głosuje 
przyjęcie kandydata do zboru na mocy chrztu.

Obok samego zanurzenia w wodzie obrzęd chrztu może obejmować 
wspólny śpiew, wręczenie upominków oraz czas na gratulacje i życze-
nia po oficjalnej części uroczystości. Pod koniec uroczystości nowi 
członkowie Kościoła otrzymują świadectwo chrztu.

Obrzędu tego można dokonać w zborowym baptysterium, jeziorze, 
stawie i wszędzie tam, gdzie jest dość wody, by można było się w niej 
całkowicie zanurzyć. Choć najczęściej obrzęd chrztu jest dokony-
wany podczas sobotniego nabożeństwa, to jednak można go dokonać 
w dowolnym miejscu i o dowolnej porze.

Wieczerza Pańska

Jezus Chrystus ustanowił obrzęd Wieczerzy Pańskiej (zob. 1 Kor 11,23-26).  
Wspólne spożywanie przaśnego chleba i czystego, niesfermentowa-
nego soku z czerwonych winogron jako symboli ciała i krwi Chrystusa 
służy wspominaniu Jego ofiary oraz obietnicy przebaczenia danej nam 
na mocy tej ofiary. Obrzęd Wieczerzy Pańskiej jest Ewangelią przed-



77

stawioną w symbolach, a jednocześnie uroczystym i radosnym nabo-
żeństwem w zborze.

Przed uroczystością adwentyści dnia siódmego, zgodnie z przy-
kładem Jezusa danym podczas ostatniej wieczerzy, przeprowadzają 
obrzęd pokory, czyli umywanie nóg (zob. J 13,1-17). Symbolizuje on 
obmycie z grzechu i obrazuje nowy początek dla chrześcijanina, który 
popełnił błędy, ale nie odwrócił się od Boga, więc nie musi na nowo 
przyjmować chrztu.

Z reguły mężczyźni i kobiety uczestniczą w obrzędzie umywania nóg 
w osobnych pomieszczeniach, choć w niektórych zborach dopuszcza 
się umywanie nóg między osobami bliskimi różnej płci. W pomieszcze-
niach, w których ma być dokonane umywanie nóg, diakoni i diakonisy 
przygotowują ręczniki i miednice. Uczestnicy obrzędu dobierają się 
dwójkami, modlą się razem, umywają sobie nawzajem nogi, a czasami 
także śpiewają odpowiednią pieśń wraz z innymi osobami obecnymi 
w pomieszczeniu. Jest to czas pokory, skruchy, a w razie potrzeby także 
pojednania. Nabożeństwo to przygotowuje serce do radości przebacze-
nia w Chrystusie ukazanego w następującej potem Wieczerzy Pańskiej.

Adwentyści praktykują tzw. otwartą Wieczerzę Pańską, co oznacza, 
że chrześcijanie z innych wyznań mogą uczestniczyć w tym świętym 
obrzędzie. Ponieważ jest on przeznaczony dla w pełni świadomych wie-
rzących, nie dopuszcza się do uczestniczenia w nim dzieci, dopóki nie 
zostaną ochrzczone i nie są w stanie ocenić jego duchowego znaczenia.

Z reguły zbory adwentystyczne planują Wieczerzę Pańską raz 
na kwartał, dokładając starań, by nikt nie przeoczył tego szczególnego 
obrzędu. Niektórzy wstrzymują się od uczestniczenia w uroczystości, 
tłumacząc to poczuciem niegodności, ale właśnie ze względu na naszą 
niegodność uczestniczymy w obrzędzie umywania nóg i Wieczerzy 
Pańskiej. Skłonność do jedynie obserwowania obrzędów kościelnych 
zamiast uczestniczenia w nich nie jest dobrym powodem do unikania 
udziału w Wieczerzy Pańskiej. To Jezus polecił nam brać udział w tym 
obrzędzie i to On powiedział: „Jeśli to wiecie, błogosławieni jesteście, 
gdy zgodnie z tym postępować będziecie” (J 13,17).

10. Święte obrzędy



78 Podręcznik uczniostwa

Błogosławienie dzieci

Adwentyści dnia siódmego nie uznają chrztu niemowląt, ale sto-
sują biblijną praktykę poświęcenia dzieci Panu. Maria i Józef poświę-
cili Jezusa w świątyni (zob. Łk 2,22), Anna poświęciła Samuela Panu 
(zob. 1 Sm 1,27-28), a sam Jezus „brał [dzieci] w ramiona, i błogosła-
wił, kładąc na nie ręce” (Mk 10,16). Uroczystość błogosławienia dzieci 
odbywa się zazwyczaj podczas sobotniego nabożeństwa i może zostać 
przeprowadzona przez pastora albo starszego zboru. Ta krótka uro-
czystość powinna zawierać następujące zasadnicze elementy:

• 	dziękczynienie dla Boga za dar nowego życia;
• 	zawarcie przez rodziców przymierza z Bogiem, iż wychowają 

dziecko w nauce i radzie Pańskiej (zob. Ef 6,4);
• 	zobowiązanie zgromadzenia do wspierania rodziców;
• 	modlitwa o szczególne błogosławieństwo dla dziecka.
Choć w przypadku obrzędu błogosławienia dzieci nie stosuje się 

ograniczenia wieku, dzieci powyżej pierwszego czy drugiego roku 
życia rzadko w nim uczestniczą, gdyż jest on przeznaczony przede 
wszystkim dla niemowląt. Rozpoczyna się od zaproszenia rodziców 
i dziecka, a czasami także innych członków rodziny, by wyszli przed 
zgromadzenie. Osoba prowadząca wygłasza krótką mowę, a następnie 
rodzice wyrażają pragnienie zawarcia przymierza z Bogiem, by wycho-
wać dziecko dla Niego. Potem osoba prowadząca modli się o pomoc 
i błogosławieństwo Boga, albo trzymając dziecko na rękach, albo kła-
dąc dłoń na jego głowie. Pod koniec uroczystości rodzice otrzymują 
specjalne świadectwo upamiętniające to wydarzenie.

Ordynacja

Choć Bóg powołuje wszystkich chrześcijan do duchowej służby w spo-
łeczności Kościoła, Nowy Testament wskazuje, że niektórzy służebni 
przywódcy powinni zostać odłączeni do pewnych rodzajów służby przez 
nałożenie rąk. Dotyczy to kaznodziejów, starszych zboru i diakonów.



79

Kaznodzieje, czyli pastorzy, są ordynowani po okresie stażu w aktyw-
nej służbie, kiedy potwierdzą swoje powołanie. Średnio po czterech-
-pięciu latach aktywnej służby dokonywany jest proces oceny w celu 
określenia, czy kandydat zostanie zatwierdzony do ordynacji przez 
zarząd diecezji i zarząd unii. Po zatwierdzeniu przeprowadzana jest 
uroczystość ordynacji pastora, najczęściej podczas dorocznego zjazdu 
namiotowego diecezji. Ceremonia obejmuje nałożenie rąk przez przy-
wódców diecezji i innych ordynowanych pastorów oraz specjalną mod-
litwę ordynacyjną. Ordynowany pastor adwentystyczny zostaje uznany 
przez Kościół ogólnoświatowy jako autoryzowany do pełnienia wszyst-
kich obrzędów i ceremonii oraz zakładania zborów.

Starsi zborów i diakoni także są publicznie ordynowani, zazwyczaj pod-
czas sobotniego nabożeństwa. Ordynacja obejmuje także diakonisy. Wcześ-
niej ordynowani starsi zboru zostają zaproszeni, by klęknąć wokół ordyno-
wanych urzędników i położyć na nich dłonie podczas modlitwy ordynowa-
nego kaznodziei. Miejscowi starsi zboru i diakoni nie mogą uczestni-
czyć w prowadzeniu obrzędów kościelnych, dopóki nie są ordynowani.

Namaszczenie chorych

W Jk 5,14-15 czytamy następujące pouczenie: „Choruje kto między 
wami? Niech przywoła starszych zboru i niech się modlą nad nim, 
namaściwszy go oliwą w imieniu Pańskim. A modlitwa płynąca z wiary 
uzdrowi chorego i Pan go podźwignie; jeżeli zaś dopuścił się grze-
chów, będą mu odpuszczone”. Na podstawie tego pouczenia adwenty-
ści dnia siódmego złożeni ciężką chorobą czy urazem mogą poprosić 
starszych zboru o przeprowadzenie namaszczenia. Jeśli ktoś jest zbyt 
chory, by osobiście zwrócić się z taką prośbą, przyjaciele lub bliscy 
mogą poprosić o dokonanie tego obrzędu.

Namaszczenie jest związane nie tylko z potrzebą fizycznego uzdro-
wienia, ale także przebaczenia. Jest to pora trzeźwej refleksji, zastano-
wienia nad sobą i poddania się Bogu — przynosi ono pokój choremu, 

10. Święte obrzędy



80 Podręcznik uczniostwa

który zdaje wszystkie swoje troski na Boga. Rozdział Modlitwa za cho-
rego w książce Śladami Wielkiego Lekarza autorstwa Ellen G. White 
stanowi dobrą pomoc w duchowym przygotowaniu się na ten obrzęd. 
Namaszczenie chorych nie jest ostatnim namaszczeniem przed śmier-
cią, ale wyrazem wiary w uzdrawiającą moc Chrystusa podtrzymującą 
życie. Olej użyty podczas obrzędu nie ma żadnej mistycznej mocy, ale 
jest symbolem uzdrawiającej mocy Ducha Świętego. Namaszczenie 
i modlitwa są dokonywane z wiarą i w pokornym poddaniu się woli Boga, 
choć nie zawsze może nią być natychmiastowe fizyczne uzdrowienie.

Namaszczenia dokonuje zazwyczaj pastor z towarzyszeniem star-
szych zboru, choć w niektórych przypadkach może go dokonać także 
starszy zboru. Bliscy przyjaciele czy współwyznawcy także mogą zos-
tać zaproszeni. Obrzęd obejmuje krótką mowę dotyczącą celu i oko-
liczności namaszczenia, czytanie z Pisma Świętego oraz budujące 
słowa skierowane do uczestników. Następnie uczestnicy zbierają się 
wokół namaszczanej osoby i modlą się — albo niektórzy z nich, albo 
wszyscy kolejno. Na końcu modli się prowadzący, po czym namaszcza 
oliwą czoło chorego, co symbolizuje uzdrawiający dotyk Ducha Świę-
tego. Obrzęd namaszczenia nie jest przeznaczony dla dużej widowni, 
ale bardzo osobisty, skierowany na osobę w szczególnej potrzebie.

Pogrzeb

Pogrzeby w Kościele Adwentystów Dnia Siódmego są pod wie-
loma względami podobne do pogrzebów w innych Kościołach chrze-
ścijańskich. Jedną z  istotnych różnic jest to, iż bliscy osoby zmar-
łej mają pociechę w postaci obietnicy zmartwychwstania zamiast 
mglistej nadziei, że przebywa ona w niebie jako bezcielesna dusza 
(zob. 1 Tes 4,16-18). Śmierć jest jak nieświadomy sen w oczekiwa-
niu na zmartwychwstanie w dniu powtórnego przyjścia Chrystusa 
(zob. Ps 13,3; Koh 9,5-6). Biblia nie uczy, że umarli zaraz po śmierci 
udają się do nieba (zob. Dz 2,34).



81

Czasami zadawane jest pytanie, czy Biblia dopuszcza praktykę 
kremacji ciała po śmierci. Nie znajdujemy w niej żadnego przykaza-
nia dotyczącego sposobu pochówku, a więc dopuszczalne są różne 
metody, pod warunkiem zachowania należytego szacunku dla osoby 
zmarłej. Troska o to, jak Bóg wskrzesi tych, których ciało zostało 
poddane kremacji w takim samym stopniu mogłaby dotyczyć tych, 
których ciało zostało pochowane w ziemi, ponieważ tak czy inaczej 
obraca się ono proch. Bóg nie jest zależny w kwestii zmartwychwsta-
nia od ciała, które zmarli mieli przed śmiercią.

Adwentyści dnia siódmego stoją na stanowisku, że kosztowny 
pogrzeb nie jest konieczny, by uhonorować osobę zmarłą. Powinien on 
cechować się prostotą i szacunkiem. Może być poprzedzony odwiedzi-
nami w domu rodziny osoby zmarłej połączonymi z okazaniem zwłok.

Nabożeństwo pogrzebowe odbywa się zazwyczaj w zakładzie pogrze-
bowym lub lokalnym zborze. Może się składać z modlitwy, czytania 
Pisma Świętego, przypomnienia życiorysu osoby zmarłej, wypowie-
dzi bliskich i przyjaciół, pieśni i krótkiego kazania. Przy grobie także 
odbywa się krótkie nabożeństwo. Po pogrzebie uczestnicy mogą zostać 
zaproszeni na prosty wspólny posiłek przygotowany przez diakonisy.

Zaślubiny

Sam Bóg ustanowił małżeństwo jako święty związek między męż-
czyzną i kobietą. Zaślubiny mają więc być radosną i duchową uroczy-
stością, podczas której w obecności Boga i świadków zawierane jest 
dozgonne przymierze między dwojgiem ludzi. Przed zawarciem mał-
żeństwa przyszli małżonkowie zazwyczaj korzystają z doradztwa przed-
małżeńskiego, aby przygotować się do przyszłego wspólnego życia. 
Zgodnie z biblijną zasadą równego jarzma kaznodzieje adwentystów 
dnia siódmego powinni uczestniczyć w zaślubinach tylko w przypadku, 
kiedy przyszli współmałżonkowie należą do tego samego wyznania 
(zob. 2 Kor 6,14).

10. Święte obrzędy



82 Podręcznik uczniostwa

Zbory adwentystyczne są udostępniane w celach zaślubin i przyjęć 
weselnych, ale praktyka i związane z tym opłaty są ustalane lokalnie. 
Aby zapewnić Boże błogosławieństwo planowanemu małżeństwu, 
członkowie Kościoła powinni rozważyć następujące wskazówki.

• 	Zaplanujcie zaślubiny, próbę przedślubną i przyjęcie weselne tak, 
by nie przypadały w szabat, jeśli związane z tym zajęcia byłyby 
nieodpowiednie w tym świętym dniu. Aby uniknąć nadmiaru 
przygotowań osobistych, dekorowania i sprzątania zboru czy 
zatrudniania fotografów i innych usług w szabat, wielu adwenty-
stów dnia siódmego planuje zaślubiny na niedzielę.

• 	Przygotujcie ubiór zgodny z biblijnymi zasadami skromności.
• 	Unikajcie świeckiej muzyki i tańca.
• 	Unikajcie podawania alkoholu, napojów kofeinowych i nieczy-

stych pokarmów.
• 	Nie silcie się na wystawność, by dorównać popularnym prakty-

kom weselnym, nawet za cenę zadłużania się.
Najważniejszym Gościem podczas uroczystości zaślubin jest nasz 

Pan, Jezus Chrystus. To On łączy męża i żonę w małżeństwie i zapew-
nia błogosławieństwo, którego pragną. Adwentystyczne zaślubiny 
powinny być dla naszych krewnych i przyjaciół świadectwem, że Jezus 
jest dla nas najważniejszy.

Praktyczne zastosowanie

W swoim życiu adwentysty dnia siódmego będziesz uczestniczył 
biernie i czynnie w wielu, jeśli nie we wszystkich świętych obrzę-
dach i ceremoniach opisanych w tym rozdziale. Jeśli jesteś członkiem 
Kościoła, to znaczy, że zostałeś już ochrzczony. Teraz masz lepsze 
zrozumienie obrzędów i ceremonii, w których możesz uczestniczyć 
w zborze czy podczas zjazdów. Te święte wydarzenia są ważnymi 
chwilami nie tylko w życiu poszczególnych wyznawców, ale także 
całego Kościoła.



(83)

Rozdział 11

BÓG PORZĄDKU

Od niepojętego wewnętrznego funkcjonowania ludzkiego 
organizmu po harmonię i współzależność obserwowaną 
w ogromnym wszechświecie, wyraźnie widać, że „Pan jest 

Bogiem porządku”67. Za każdym razem, gdy marnujemy cenny czas, 
szukając czegoś, co zawieruszyliśmy, albo pracując nad projektem 
kierowanym przez kogoś, kto działa bez solidnego planu, przypomi-
namy sobie znaczenie organizacji dla efektywności i spokoju umysłu. 
„Albowiem Bóg nie jest Bogiem nieporządku, ale pokoju” (1 Kor 14,33). 
Wszystko, czym On kieruje, jest zorganizowane. „Wszystko, co doty-
czy nieba, cechuje doskonały ład. Postępowanie zastępów anielskich 
wyróżnia się uległością i absolutną dyscypliną”68.

Kościół na pustyni

Kiedy Bóg postanowił objawić swój charakter za pośrednictwem sta-
rożytnych Izraelitów, zaczął od zorganizowania swojego ludu. Wyzna-
czył im wyraźnie i szczegółowo ich zadania, aby wszyscy dobrze 
rozumieli swoje obowiązki. Bóg był ich jedynym Władcą, Mojżesz — 
widzialnym przywódcą, siedemdziesięciu starszych poszczególnych 
plemion pomagało Mojżeszowi, kapłani i Lewici służyli w świątyni, 
książęta rządzili plemionami, a podlegali im wodzowie tysięcy, setek, 
pięćdziesiątek i dziesiątek. Bóg dał im też szczegółowe instrukcje 
budowy przybytku i jego sprzętów (zob. Wj 25-40). Podał także szcze-

	 67	Ellen G. White, Wybrańcy Boga, s. 275.
	 68	Tamże.



84 Podręcznik uczniostwa

góły poszczególnych ofiar i obrzędów świątynnych (zob. Kpł 1-7). Bóg 
wyznaczył odpowiednie miejsce każdemu plemieniu w obozie wokoło 
przybytku oraz ustalił precyzyjną kolejność rozbijania obozu i zwija-
nia go przez kolejne plemiona (zob. Lb 2). Rody pochodzące od trzech 
synów Lewiego otrzymały różne obowiązki związane z przenoszeniem 
i ustawianiem przybytku (zob. Lb 3). Kapłanom wyznaczono zadanie 
wydawania określonych sygnałów przy pomocy trąb mających kiero-
wać każdym ruchem zgromadzenia (zob. Lb 10).

Organizacja Izraela budziła podziw. Zwróć uwagę na poniższy opis 
tego, jakie wrażenie zrobił widok izraelskiego obozu na występnym 
proroku Bileamie. „Spoglądając w dół na obóz izraelski, ze zdziwie-
niem dostrzegł widome oznaki ich pomyślności. Przedstawiano mu ich 
jako prymitywną, niezorganizowaną rzeszę, która przez swe tułanie 
się była utrapieniem dla kraju oraz plagą i postrachem dla okolicznych 
narodów, ale to, co zobaczył, było przeciwieństwem tego wszystkiego. 
Widział rozległy, doskonale zorganizowany obóz — wszystko nosiło 
znamiona dyscypliny i porządku”69.

Kościół nowotestamentowy

Jak starożytny Izrael został zorganizowany przez Boga, tak Kościół 
„został zorganizowany do służby”70. Najpierw Jezus powołał dwu-
nastu apostołów, których wyszkolił jako przywódców Jego dzieła 
(zob. Mk 3,14). Następnie wybrano siedmiu diakonów, aby kierowali 
materialnymi potrzebami rozwijającego się Kościoła (zob. Dz 6,1-6). 
Pierwsze kroki ku organizacji Kościoła były potwierdzone bezpośred-
nim błogosławieństwem Boga. „A Słowo Boże rosło i poczet uczniów 
w Jerozolimie bardzo się pomnażał” (Dz 6,7). Kiedy zbory powsta-
wały w różnych miejscach w wyniku głoszenia Ewangelii, apostoło-
wie „wyznaczyli im w każdym zborze starszych” (Dz 14,23; zob. także 
Tt 1,5), by nadzorowali zbory i kierowali ich działalnością.
	 69	Tamże, s. 331.
	 70	Ellen G. White, Krzyż i miecz, s. 9.



85

Od samego początku Kościół wczesnochrześcijański doświadczał 
zdumiewającego rozwoju. Tysiące osób przyłączały się do ciała Chry-
stusowego. „Ci więc, którzy przyjęli słowo jego, zostali ochrzczeni 
i pozyskanych zostało owego dnia około trzech tysięcy dusz” (Dz 2,41). 
„Pan zaś codziennie pomnażał liczbę tych, którzy mieli być zbawieni” 
(Dz 2,47). Wraz z każdym kolejnym chrztem kolejny wyznawca był 
„dodawany” do ciała Kościoła. „Bo też w jednym Duchu wszyscy zosta-
liśmy ochrzczeni w jedno ciało” (1 Kor 12,13).

Niektórzy wzdragają się przed należeniem do organizacji. Twier-
dzą, że są członkami „niewidzialnego” ciała Chrystusa, ale nie widzą 
potrzeby uczestniczenia w życiu zboru. Nie jest to zgodne ze Słowem 
Bożym. Samo słowo „ciało” użyte dla opisania Kościoła wskazuje 
potrzebę bliskiego współdziałania i współzależności z innymi wierzą-
cymi. Ponadto, gdyby nowo nawróceni nie byli wyraźnie identyfiko-
wani jako członkowie Kościoła wczesnochrześcijańskiego, nie istnia-
łaby potrzeba służby starszych, czyli nadzorców, gdyż nie byłoby kogo 
nadzorować! Jednak Biblia ukazuje, że nowo ochrzczeni wierzący byli 
włączani do zborów mających wyraźny system organizacyjny. Każdy 
zbór zapewniał wsparcie, nadzór i kierownictwo, jakiego potrzebowali 
nowi członkowie Kościoła.

„Istotnym czynnikiem duchowego rozwoju nowo nawróconych był 
porządek ewangeliczny, którym apostołowie starali się ich otoczyć 
dla ich bezpieczeństwa. (...) Było to zgodne z realizowanym przez 
Pawła ewangelicznym planem zjednoczenia w jednym organizmie 
wszystkich wierzących w Chrystusa”71.

Organizacja i jedność

Jednym z wielkich błogosławieństw związanych ze zorganizowaniem 
Kościoła wczesnochrześcijańskiego było to, że organizacja pomagała 
zachować jedność wśród wierzących. W pewnym momencie doszło 

	 71	Tamże, s. 107.

11. Bóg porządku



86 Podręcznik uczniostwa

do doktrynalnego kryzysu związanego z kontrowersją wokół koniecz-
ności obrzezania. Zamiast pozwolić, by każdy zbór kierował się włas-
nym przekonaniem w tej sprawie, i ryzykować w ten sposób rozłam 
w Kościele, apostołowie, starsi i bracia przybyli razem do Jerozolimy, 
by się modlić, studiować i dojść do wspólnej decyzji opartej na Piśmie 
Świętym (zob. Dz 15). Kiedy Duch Święty udzielał mądrości poszcze-
gólnym reprezentantom Kościoła, zjazd doszedł do właściwego zrozu-
mienia Słowa Bożego w tej kwestii. Następnie posłańcy zanieśli decy-
zję zjazdu jerozolimskiego poszczególnym zborom, aby wszyscy kie-
rowali się wspólnymi ustaleniami. Jedność wśród wierzących została 
zachowana. Chrystus jest Głową Kościoła, ale działa przez ludzkich 
przywódców i reprezentantów, by zachować harmonię i biblijną jed-
ność w całym Kościele.

Organizacja Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego

Wielu wczesnych adwentystów dnia siódmego obawiało się, że orga-
nizacja kościelna nieuchronnie doprowadzi do upadku. Jednak biblijne 
świadectwo w tej kwestii i prorockie kierownictwo udzielone za pośred-
nictwem Ellen G. White doprowadziły do gruntownego zorganizowa-
nia Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego. W uzasadnieniu tego zor-
ganizowania czytamy: „W miarę liczebnego wzrostu stało się oczywi-
ste, że bez jakiejś formy organizacyjnej dojdzie wkrótce do wielkiego 
zamieszania, a dzieło nie będzie postępować sukcesywnie. Organiza-
cja była konieczna, by zapewnić kaznodziejom utrzymanie, wesprzeć 
działalność na nowych terenach, ochronić zbory i kaznodziejów przed 
niegodnymi wyznawcami, utrzymać własność kościelną, opublikować 
prawdę za pomocą prasy i załatwić wiele innych spraw”72.

Obecnie, zgodnie z biblijnym modelem, Kościół Adwentystów Dnia 
Siódmego jest zorganizowany w oparciu o reprezentatywny system 
zarządzania kościelnego. Oznacza to, że władza w Kościele jest władzą 

	 72	Ellen G. White, Wydarzenie czasów końca, Warszawa 1995, s. 33.



87

delegowaną, ostatecznie pochodzącą od wszystkich wyznawców. Wła-
dza wykonawcza jest powierzana ciałom reprezentatywnym i urzędni-
kom w celu zarządzania Kościołem. Cztery zasadnicze poziomy orga-
nizacji kościelnej są następujące:

1. Zbory.
2. Diecezje (konferencje zborów).
3. Unie (zjednoczenia konferencji zborów).
4. Generalna Konferencja.
Generalna Konferencja Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego nad-

zoruje ogólnoświatowe dzieło Kościoła. Co pięć lat delegaci z całego 
świata przybywają na oficjalny zjazd Generalnej Konferencji (podobny 
do zjazdu w Jerozolimie opisanego w Dz 15), by wysłuchać sprawoz-
dań z działalności Kościoła, wybrać przewodniczącego Generalnej 
Konferencji i innych przywódców, przegłosować zmiany w Prawie zbo-
rowym Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego (Seventh-day Adventist 
Church Manual — oficjalnym zbiorze pragmatyki zborów adwenty-
stycznych) oraz zająć się innymi ważnymi sprawami Kościoła. Między 
tymi zjazdami Kościołem administruje Rada Generalnej Konferencji. 
Spotyka się ona dwa razy w roku podczas sesji wiosennej i dorocznego 
posiedzenia, a także na posiedzeniach nadzwyczajnych zwoływanych 
w razie potrzeby.

Dla większej efektywności działania Generalna Konferencja została 
zorganizowana w trzynaście światowych wydziałów, z których każdy 
ma swojego przewodniczącego, urzędników i radę. Wydziały te nie są 
osobnym poziomem organizacji, ale pełnią funkcje regionalnych biur 
Generalnej Konferencji służących efektywniej potrzebom różnych 
obszarów językowych i geograficznych ogólnoświatowego Kościoła. 
Obecnie istnieje trzynaście wydziałów i dwa tzw. dołączone pola:

	 1.	Wydział Zachodnio-Centralnoafrykański [East-Central Africa 
Division (BCD)]

	 2.	Wydział Euro-Azjatycki [Euro-Asia Division (BSD)]
	 3.	Wydział Interamerykański [Inter-American Division (IAD)]
	 4.	Wydział Intereuropejski [Inter-European Division (BUD)]

11. Bóg porządku



88 Podręcznik uczniostwa

	 5.	Wydział Północnoamerykańki Wydział [North American 
Division (NAD)]

	 6.	Wydział Północnoazjatycko-Pacyficzny [Northern Asia-Pacific 
Division (NSD)]

	 7.	Wydział Południowoazjatycko-Pacyficzny [South American 
Division (SAD)]

	 8.	Wydział Południowopacyficzny [South Pacific Division (SPD)]
	 9.	Wydział Afryki Południowej i Oceanu Indyjskiego [Southern 

Africa-Indian Ocean Division (SID)]
	10.	Wydział Południowoazjatycki [Southern Asia Division (SUD)]
	11.	Wydział Południowoazjatycko-Pacyficzny [Southern Asia-

Pacific Division (SSD)]
	12.	Wydział Transeuropejski [Trans-European Division (TED)]
	13.	Wydział Zachodnio-Centralnoafrykański [West-Central 

Africa Division (WAD)]
	14.	Unia Misyjna Bliskiego Wschodu i Północnej Afryki [Middle 

East and North Africa Union Mission]
	15.	Pole Izraelskie [Israel Field]
Kolejnym zasadniczym poziomem organizacji Kościoła są unie 

i unie misyjne, których jest ponad sto na całym świecie. Mają one 
tytuł prawny do kościelnych instytucji służących Kościołowi na tere-
nie danej unii (takich jak uczelnie) oraz wydają czasopisma informa-
cyjne dla członków Kościoła na swoim terenie.

Trzecim zasadniczym poziomem organizacji Kościoła są tzw. diece-
zje, czyli konferencje zborów i misyjne konferencje zborów. Terenem 
działania diecezji może być kraj lub prowincja. Obecnie na świecie  
istnieje ponad sześćset diecezji. Zatrudniają one pastorów, nauczycieli, 
ewangelistów, pracowników biblijnych i administratorów pracujących 
na ich terenie. Są także właścicielami liceów adwentystycznych i obo-
zów młodzieżowych. Nadzorują działalność adwentystycznych szkół 
podstawowych na swoim terytorium, a jako osoby prawne są formal-
nymi właścicielami zborów i szkół adwentystycznym na swoim tere-
nie. Diecezje sponsorują także doroczne zjazdy namiotowe, zapew-



89

niając seminaria, wykłady inspiracyjne, oprawę muzyczną i działania 
ewangelizacyjne.

Podstawowym i najważniejszym poziomem organizacji kościelnej 
są zbory. To w nich odbywa się zasadnicza służba Kościoła i życie 
kościelne poszczególnych wyznawców. Obecnie Kościół Adwentystów 
Dnia Siódmego liczy ponad dwadzieścia milionów członków i rozwija 
się w tempie ponad trzech tysięcy nowych wyznawców dziennie.

Raz do roku lub co dwa lata zbory nominują i wybierają nowych 
urzędników. Ich obowiązki i kwalifikacje do pełnienia urzędów, jak 
również proces nominacji i wyboru są opisane w Prawie zborowym. 
Jednymi z takich urzędników są starsi zborów, którzy asystują pasto-
rom w kierowaniu zborami. Diakoni i diakonisy są wybierani w celu 
nadzorowania służby dla potrzebujących, asystowania przy obrzędach 
kościelnych oraz troszczenia się o funkcjonowanie fizycznej infrastruk-
tury zborów. Wybierani są także urzędnicy szkoły sobotniej oraz kie-
rownicy poszczególnych działów zboru, takich jak dział ewangeliza-
cji, służba społeczna, dział zdrowia, dział rodziny, dział kobiet, dział 
mężczyzn, dział młodzieży, drużyna harcerzy i zuchów, dział komu-
nikacji, dział skarbnika, dział wolności religijnej i dział muzyczny.

Główni urzędnicy zborowi wymienieni w Prawie zborowym tworzą 
radę zboru, która stanowi najważniejszy z komitetów (ciał kolektyw-
nych) zboru. Najważniejszą funkcja rady zboru jest planowanie ewan-
gelizacji na terenie działania zboru. Z reguły spotyka się ona tylko 
raz w miesiącu, a więc obecność wszystkich jej członków jest wysoce 
wskazana. Choć tylko członkowie rady mają prawo głosu, do udziału 
w jej posiedzeniach mogą zostać zaproszeni inni członkowie zboru 
jako obserwatorzy. Jeśli zbór prowadzi szkołę, zazwyczaj oddzielna 
rada nadzoruje jej finanse i funkcjonowanie.

Co najmniej raz do roku zwoływane jest zebranie zborowe, podczas 
którego wszyscy członkowie zboru o regularnym statusie mają prawo 
głosowania. Spotkanie zborowe jest ciałem zarządzającym i ma naj-
wyższą władzę w zborze. Okresowo, kiedy nie istnieje potrzeba szer-
szej dyskusji, zagadnienia wymagające głosowania zboru mogą zostać 

11. Bóg porządku



90 Podręcznik uczniostwa

przedstawione w miarę zwięźle i przegłosowane podczas sobotniego 
nabożeństwa.

Jeśli zagadnienie wymagające głosowania jest przedkładane zbo-
rowi podczas sobotniego nabożeństwa, często bywa prezentowane 
w dwie kolejne soboty w  formie pierwszego i drugiego czytania. 
Pierwsze czytanie informuje zbór o zagadnieniu wymagającym prze-
głosowania, dając wyznawcom czas na rozważenie sprawy lub omó-
wienie jej z kierownictwem zboru przed głosowaniem, które odbędzie 
się w kolejną sobotę, po drugim czytaniu. Zagadnienia wymagające 
bezwzględnej większości całego zboru obejmują wybór urzędników 
zborowych, zmiany statusu członkostwa, działania dyscyplinarne, 
uchwalenie budżetu zborowego oraz główne wydatki i  inicjatywy 
ewangelizacyjne zboru.

Praktyczne zastosowanie

W tym tygodniu uzyskaj od sekretarza zboru listę urzędników 
i służb twojego zboru. Przeglądając ją, rozważ, do jakiego zaangażo-
wania Pan może cię powołać. Omów z mentorem, starszym czy pasto-
rem dziedziny, w których mógłbyś rozpocząć służbę w twoim zborze.

Ponadto zapytaj starszego zboru lub pastora, czy możesz uczest-
niczyć w najbliższym posiedzeniu rady zboru, aby lepiej zrozumieć, 
jak działa zbór. Zapytaj także, kiedy odbywają się zebrania zborowe 
i zadbaj o to, by zawsze uczestniczyć w tych ważnych spotkaniach. 
Uczestnicząc w nich, zachowaj pokorę i proś Boga, by wskazał ci, jak 
możesz przyczyniać się do dobra twojego zboru.



(91)

Rozdział 12

TYLKO JEDNA OBAWA

W rozdziale siódmym zatytułowanym Nasza misja przyjrzeli-
śmy się proroczej genezie i misji Kościoła Adwentystów Dnia 
Siódmego. Zauważyliśmy, jak historia naszego wyznania 

została przepowiedziana w powiązaniu z pilnym głoszeniem rychłego 
powtórnego przyjścia Jezusa przez Williama Millera i wielu innych. 
Kiedy Jezus nie przyszedł powtórnie 22 października 1844 roku, adwen-
tyści (chrześcijanie wierzący w to, że Chrystus przyjdzie tego dnia, 
na podstawie proroctwa o 2300 dniach/latach z Dn 8,14) doświadczyli 
tego, co obecnie nazywamy Wielkim Rozczarowaniem. Z tego rozcza-
rowania wyłonił się wkrótce Kościół Adwentystów Dnia Siódmego. 
W tym rozdziale bardziej szczegółowo przyjrzymy się głównym wyda-
rzeniom i etapom rozwoju, które doprowadziły do odkrycia biblijnych 
podstaw chrześcijaństwa i ostatecznie ukształtowały Kościół Adwen-
tystów Dnia Siódmego.

Dlaczego ważne jest, abyśmy rozumieli, jak Bóg prowadził nasz 
Kościół w przeszłości? Jak słusznie zauważyła Ellen G. White, jeśli o tym 
zapomnimy, zapłacimy za to wysoką cenę. „Spoglądając na naszą histo-
rię, myśląc o każdym etapie rozwoju aż do naszej obecnej sytuacji, mogę 
powiedzieć: «Chwała Bogu!». Kiedy widzę, czego Pan dokonał, jestem 
pełna zdumienia i ufności wobec Chrystusa jako przywódcy. Nie mamy 
czego się lękać w przyszłości, chyba że zapomnimy drogę, którą Pan 
nas przeprowadził oraz Jego naukę w naszej dotychczasowej historii”73.

Nie mamy się czego obawiać, chyba że zapomnimy. Zatem poświęćmy 
czas, by przypomnieć sobie, jak Bóg nas prowadził i czego nauczył 
nas w naszej dotychczasowej historii.
	 73	Ellen G. White, Moje życie, Warszawa 2018, s. 201.



92 Podręcznik uczniostwa

Po rozczarowaniu

23 października 1844 roku, rankiem kolejnego dnia po Wielkim Roz-
czarowaniu, Hiram Edson, adwentysta z Port Gibson w stanie Nowy Jork, 
spotkał się w swojej stodole z innymi wierzącymi, by prosić Boga o dalsze 
prowadzenie. Później napisał: „Trwaliśmy w gorliwej modlitwie, aż otrzy-
maliśmy świadectwo Ducha Świętego, iż modlitwa nasza została przyjęta, 
a światło zostanie nam dane” i „nasze rozczarowanie będzie wyjaśnione”74.

Nieco później tego dnia Edson i przyjaciele wybrali się z wizytą, aby 
podtrzymać na duchu innych adwentystów mieszkających w pobliżu. Prze-
chodząc przez pole kukurydzy, Edson otrzymał wizję. „Zostałem zatrzy-
many w połowie pola. Wydawało mi się, że niebo otwiera się przede mną 
i ujrzałem wyraźnie, że nasz Najwyższy Kapłan, zamiast wyjść z miej-
sca świętego niebiańskiej świątyni i przyjść na ziemię (...) po raz pierw-
szy wszedł tego dnia do drugiej części świątyni, miejsca najświętszego, 
gdzie ma dzieło do wykonania, zanim powtórnie przyjdzie na ziemię. Mój 
umysł został skierowany ku dziesiątemu rozdziałowi Apokalipsy Jana”75.

Pan odpowiedział na ich poranną modlitwę o wyjaśnienie rozczaro-
wania. Teraz zrozumieli, że przeszli przez słodko-gorzkie doświadcze-
nie opisane w Ap 10, a świątynią, która ma być oczyszczona, nie jest 
ziemia, ale niebiańska świątynia (zob. Hbr 8,1-2.5). Jezus wkroczył 
do miejsca najświętszego niebiańskiej świątyni, by dokonać swego 
ostatecznego dzieła jako nasz Najwyższy Kapłan!

Dwa miesiąca później, w grudniu 1844 roku, siedemnastoletnia 
Ellen G. Harmon (później White) otrzymała swoją pierwszą wizję, 
modląc się z małą grupą kobiet. Napisała o tym: „Kiedy modliłam się 
w rodzinnym gronie, Duch Święty zstąpił na mnie, tak iż wydawało 
mi się, że unoszę się wyżej i wyżej, wysoko ponad ten ciemny świat. 
Odwróciłam się, by zobaczyć lud adwentystyczny na świecie, ale nie 
mogłam ich dostrzec, a wtedy głos powiedział do mnie: «Popatrz jesz-
cze raz, ale popatrz nieco wyżej». Wtedy podniosłam wzrok i ujrzałam 

	 74	Hiram Edson, w: Mervyn Maxwell, Tell It to the World, Mountain View 1976, s. 49.
	 75	Hiram Edson, w: Review and Herald, 23.6.1921, s. 5.



93

prostą, wąską ścieżkę wiodącą wysoko ponad światem. Tą ścieżką 
lud adwentystyczny zmierzał do miasta, które znajdowało się na jej 
odległym końcu. Za nimi świeciło jasne światło na początku ścieżki, 
a anioł wyjaśnił mi, że było to wołanie o północy. To światło jaśniało 
wzdłuż ścieżki i dawało światło ich stopom, aby się nie potknęli. 
Gdyby patrzyli stale na Jezusa, który był tuż przed nimi, prowadząc 
ich do miasta, byliby bezpieczni. Ale wkrótce niektórzy z nich zaczęli 
się męczyć i mówić, że miasto jest bardzo daleko i że mieli nadzieję, iż 
dotrą do niego wcześniej. Jezus zachęcał ich, wznosząc swoją wspaniałą 
prawicę, a z Jego ramienia płynęło światło, które poruszało adwenty-
styczny sztandar, zaś oni zawołali: «Alleluja!»”76.

Ta wizja była wspaniałym zapewnieniem dla małej grupy adwenty-
stów. Nie tylko świadczyła o tym, że to Bóg kierował ruchem adwenty-
stycznym, ale także dawała nadzieję, że On bezpiecznie doprowadzi ich 
do domu, jeśli tylko będą patrzeć stale na Jezusa. To był także począ-
tek służby Ellen G. Harmon jako posłanniczki Pańskiej. W ramach 
tej służby dzieliła się ona z adwentystami tym, co Bóg objawiał jej 
w wizjach i snach proroczych. Początkowo wzdragała się podjąć tak 
odpowiedzialne zadanie, gdyż była osobą bardzo słabego zdrowia i oba-
wiała się opozycji, ale Bóg obiecał, że ją podtrzyma. James White, dwu-
dziestotrzyletni adwentystyczny kaznodzieja, wkrótce zaczął współ-
pracować z Ellen, a w sierpniu 1846 roku młodzi ludzie pobrali się.

Utwierdzenie w prawdzie o niebiańskiej świątyni

Tymczasem w Port Gibson Hiram Edson, O.R.L. Crosier i F.B. Hahn 
gorliwie studiowali Biblię, by lepiej zrozumieć światło dane Edsonowi 
w wizji na polu kukurydzy. Studiowali proroctwo o dwóch tysiącach 
trzystu dniach/latach w świetle świątyni i jej rytuałów, w tym Dnia 
Pojednania, odnosząc je do dzieła Jezusa Chrystusa jako Najwyższego 
Kapłana. Dzięki temu studium stawało się coraz bardziej oczywiste, 

	 76	Ellen G. White, Early Writings, s. 14.

12. Tylko jedna obawa



94 Podręcznik uczniostwa

że 22 października 1844 roku Jezus Chrystus rozpoczął dzieło oczysz-
czenia mające przygotować lud Boży na Jego powtórne przyjście.

Crosier opublikował ich odkrycia w specjalnym wydaniu adwenty-
stycznego czasopisma „Day-Star” i rozesłał do adwentystów na Wschod-
nim Wybrzeżu. Kiedy Ellen G. White otrzymała egzemplarz tego pisma, 
ze zdumieniem spostrzegła, że Bóg objawił im tę samą prawdę, którą 
ukazał jej w wizji! Nauka o niebiańskiej świątyni została utwierdzona 
jako jeden z filarów naszej ewangelicznej wiary.

Kompletny system prawdy

Odkrycie znaczenia oczyszczenia świątyni (zob. Dn 8,14) było klu-
czem, dzięki któremu adwentystom objawiony został piękny łańcuch 
prawdy. Prawda o sądzie, prawie Bożym, szabacie, naturze człowieka 
i jego stanie po śmierci została wywiedziona na światło dzięki właści-
wemu zrozumieniu dzieła Chrystusa w niebiańskiej świątyni.

Ellen G. White wyjaśnia: „Temat świątyni odsłonił przyczynę roz-
czarowania w 1844 roku. Roztoczył panoramę na doskonały, zwięzły 
i harmonijny system prawdy, wykazując, że to ręka Boga kierowała 
wielkim ruchem adwentowym, a także ukazując obecne zadania oraz 
pozycję i dzieło Jego ludu”77.

Odkrycie prawdy o szabacie

Na początku 1844 roku w miejscowości Waszyngton w stanie New 
Hampshire adwentystyczny kaznodzieja Frederick Wheeler postanowił 
odwiedzić swoich współwyznawców. Wstąpił do domu Rachel Oaks, bap-
tystki dnia siódmego, wdowy, która uczęszczała na nabożeństwa do jego 
zboru. Zaczęli rozmawiać o jego kazaniu wygłoszonym poprzedniej nie-
dzieli, w którym powiedział, że należy przestrzegać wszystkich Dzie-

	 77	Ellen	 G. White, Wielki bój, s. 259.



95

sięciorga Przykazań. Pani Oaks zapytała kaznodzieję, dlaczego głosząc 
potrzebę przestrzegania wszystkich przykazań, łamie czwarte przyka-
zanie biblijnego Dekalogu. Od tego zaczęło się studium zagadnienia sza-
batu. Pastor Wheeler przyjął biblijną prawdę o szabacie i został pierwszym 
świętującym szabat adwentystycznym kaznodzieją w Ameryce Północ-
nej. Podzielił się tą prawdą między innymi z baptystycznym kaznodzieją 
Thomasem M. Preble’em, który następnie napisał i opublikował artykuł 
zatytułowany Tract, Showing That the Seventh Day Should Be Observed As 
the Sabbath (Traktat o tym, że siódmy dzień należy świętować w szabat). 
Egzemplarz czasopisma z tym artykułem dotarł do Fairhaven w stanie 
Massachusetts, do domu adwentysty Josepha Batesa.

Urodzony w 1792 roku Joseph Bates, wówczas emerytowany kapitan 
żeglugi morskiej, był znacznie starszy niż większość adwentystycz-
nych pionierów. Przed 1844 rokiem oddał cały swój majątek, by wes-
przeć głoszenie rychłego powtórnego przyjścia Jezusa. Po przeczy-
taniu traktatu Preble’a Bates pojechał konno do Waszyngtonu w sta-
nie New Hampshire, by spotkać się Frederickiem Wheelerem. Dwaj 
mężczyźni gruntownie przestudiowali naukę o szabacie.

Bates, przekonany, że sobota jest biblijnym szabatem, dniem odpo-
czynku, wrócił do domu zdeterminowany, by głosić tę prawdę innym. 
Kiedy przeczytał artykuł o niebiańskiej świątyni napisany przez Cro-
siera, doszedł do przekonania, że autor ma rację, więc pojechał do stanu 
Nowy Jork i podzielił się nauką o szabacie z Edsonem, Crosierem 
i innymi adwentystami. Wszyscy przyjęli tę biblijną prawdę. Wkrótce 
potem Bates napisał swój słynny traktat The Seventh Day Sabbath, 
a Perpetual Sign (Szabat siódmego dnia — wieczny znak), który został 
przeczytany i przestudiowany przez Jamesa i Ellen White’ów, którzy 
niedawno się pobrali. Oni także zaczęli świętować szabat.

Kilka miesięcy później, 3 kwietnia 1847 roku, Ellen G. White otrzy-
mała wizję prawa Bożego w niebiańskiej świątyni ze światłem oświe-
cającym czwarte przykazanie. To doprowadziło do wyraźniejszego 
zrozumienia doniosłości nauki o szabacie, utwierdzając młodych 
adwentystów w ich biblijnych przekonaniach.

12. Tylko jedna obawa



96 Podręcznik uczniostwa

Nauka o  oczyszczeniu niebiańskiej świątyni zwróciła uwagę 
na Skrzynię Przymierza w miejscu najświętszym. Światło płynące 
ze Skrzyni Przymierza ukazało adwentystom piękną prawdę o prawie 
Bożym i siódmym dniu tygodnia, szabacie.

Przesłanie trzeciego anioła

Znaczenie siódmego dnia tygodnia, szabatu, stawało się coraz wyraź-
niejsze w miarę, jak pierwsi adwentyści zyskiwali głębsze zrozumienie 
biblijnych proroctw. „Skoro znamię bestii jest umieszczane na tych, któ-
rzy nie przestrzegają przykazań, pierwsi adwentyści zaczęli rozumieć, 
że pieczęć Boża jest dla tych, którzy przestrzegają przykazań — wszyst-
kich, w tym przykazania dotyczącego szabatu. Odkryli, że pieczęć Boga 
to właśnie szabat właściwie świętowany przez wiarę w Jezusa. Tak ich 
interpretacja została potwierdzona przez głębokie studium Biblii oraz co 
najmniej jedną, a przypuszczalnie także więcej wizji Ellen G. White”78.

Kiedy adwentystyczni pionierzy odkryli, że pieczęć Boża oznacza 
szabat, siódmy dzień tygodnia, uświadomili sobie także, że znamię 
bestii musi być fałszywym dniem odpoczynku ustanowionym przez 
papiestwo — niedzielą. Wtedy adwentyści zrozumieli, że Bóg objawił 
im światło dotyczące szabatu i znamienia bestii, aby mogli ogłosić 
ostatnie przesłanie ostrzeżenia i miłosierdzia. Mieli zanieść całemu 
światu przesłanie trzeciego anioła z Ap 14,9-12!

Jedność na gruncie biblijnej prawdy

W latach, które nastąpiły po Wielkim Rozczarowaniu, organizowane 
były ważne spotkania z udziałem wiodących adwentystycznych działaczy, 
którzy spotykali się, by poświęcać czas gorliwej modlitwie i studiowaniu 
Biblii. Coraz większa wyrazistość doktrynalna, jaką zyskiwali dzięki tym 

	 78	C.M. Maxwell, Tell It to the World, s. 92-93.



97

spotkaniom, zwłaszcza w kwestii świątyni, trójanielskiego poselstwa, sza-
batu, Ducha Proroctwa i śmiertelnej natury człowieka, pomagała ustano-
wić biblijne podstawy przyszłego Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego. 
W tym czasie Bóg ponownie posłużył się darem prorokowania, by pokie-
rować swoim ludem, dając Ellen G. White wizje potwierdzające i objaśnia-
jące prawdy odkryte dzięki studiowaniu Pisma Świętego.

Jednak wizje te nie miały zająć miejsca studiowania Biblii. O tym 
doświadczeniu Ellen G. White napisała: „Często pozostawaliśmy razem 
do późna w nocy, a czasami przez całą noc, modląc się o światło i studiu-
jąc Słowo. (...) Kiedy w trakcie studium dochodzili do takiego punktu, 
kiedy mówili: «Nie możemy zrobić nic więcej», Duch Pański zstępował 
na mnie, byłam zabierana w widzeniu i było mi dawane jasne wyjaśnie-
nie studiowanych fragmentów, wraz z pouczeniem, w jaki sposób mie-
liśmy skutecznie pracować i nauczać. I tak dawane było światło, które 
pomagało nam zrozumieć Pismo Święte jeśli chodzi o Chrystusa, jego 
misję i jego kapłaństwo. Linia prawdy, ciągnąca się od tego czasu, aż 
do czasu, gdy wejdziemy do miasta Bożego, została mi wyjaśniona 
i dawałam innym pouczenie dane mi przez Pana”.

Dalej wyjaśniła: „W ciągu całego tego czasu nie mogłam pojąć rozu-
mowania braci. Mój umysł był jakby zamknięty i nie mogłam zrozumieć 
znaczenia studiowanych fragmentów Pisma Świętego. (...) Znajdowa-
łam się w tym stanie umysłu dopóty, dopóki wszystkie główne punkty 
naszej wiary nie zostały nam wyjaśnione w zgodności ze Słowem Bożym. 
Bracia wiedzieli, że gdybym nie znajdowała się w widzeniu, nie mogła-
bym zrozumieć tych spraw i przyjęli udzielone objawienia jako światło 
płynące bezpośrednio z nieba”79. Bóg postanowił, że doktrynalne filary 
naszej wiary mają być zakorzenione w studiowaniu Pisma Świętego, 
zanim potwierdził je i objaśnił przez wizje udzielone Ellen G. White.

Od tych wczesnych dni głębokiego studium Biblii czynione były różne 
próby zmiany doktrynalnego fundamentu Kościoła Adwentystów Dnia 
Siódmego. Przed takimi próbami przestrzegała Ellen G. White: „Jakiż to 
wpływ chciałby doprowadzić ludzi na tym etapie naszej historii do dzia-

	 79	Ellen G. White, Wybrane poselstwa, Warszawa 2010, t. 1, s. 196-197.

12. Tylko jedna obawa



98 Podręcznik uczniostwa

łania w podstępny, potężny sposób, aby zerwać fundament naszej wiary 
— fundament, który został założony na początku naszego dzieła przez 
pełne modlitwy studiowanie Słowa i przez objawienie? Na tym funda-
mencie budowaliśmy przez minione pięćdziesiąt lat”80.

Działalność wydawnicza

Aby przesłanie trzeciego anioła mogło zostać ogłoszone „donośnym 
głosem” całemu światu, konieczne było rozpoczęcie regularnej dzia-
łalności wydawniczej. W listopadzie 1848 roku Bóg dał Ellen G. White 
przesłanie dla jej męża. Przekazała mu ona: „Musisz zacząć drukować 
broszurki i rozprowadzać je wśród ludzi. Na początek mogą to być małe 
książeczki, ale w miarę jak ludzie będą czytać to, co wydasz, będą słać ci 
środki, które będzie można przeznaczyć na dalsze publikacje. Dzieło to 
od początku będzie miało powodzenie. Pokazano mi, że od tych skrom-
nych początków rozejdą się promienie światła, które obejmą cały świat”81.

Tak zaczęło się wydawanie czasopisma, które z czasem otrzymało 
tytuł „The Advent Review and Sabbath Herald” (obecnie „Adventist 
Review”), głównego organu prasowego Kościoła Adwentystów Dnia 
Siódmego. Działalność wydawnicza rozpoczęła się w Rochester w sta-
nie Nowy Jork, gdzie grupa poświęconych dwudziestokilkulatków 
opracowywała i drukowała niewielkie czasopismo. Był wśród nich 
Uriah Smith, który został redaktorem naczelnym w wieku dwudzie-
stu trzech lat i zajmował to stanowisko z przerwami przez pięćdziesiąt 
lat. Zaangażowany w działalność wydawniczą był także J.N. Andrews, 
którego nazwisko nosi słynny adwentystyczny Uniwersytet Andrewsa. 
Jako zagorzały student Biblii Andrews był także pisarzem, podróżu-
jącym kaznodzieją, a w przyszłości pierwszym oficjalnym zagranicz-
nym misjonarzem Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego.

Czasopismo „Adventist Review” zrodziło się z głębokiego umiło-
wania i poświęcenia dla sprawy Bożej, które dawały pracownikom 

	 80	Tamże, s. 197.
	 81	Ellen G. White, Moje życie, s. 131.



99

wytrwałość mimo osobistych ofiar, finansowych trudności, długich 
godzin mozolnej pracy, a czasami także wielkich rozczarowań. Mimo 
spartańskich warunków mała grupka wierzących kontynuowała wyda-
wanie czasopisma. Publikacja służyła jako najważniejszy środek edu-
kowania i jednoczenia wierzących, którzy w przyszłości mieli utwo-
rzyć Kościół Adwentystów Dnia Siódmego.

Formalne zorganizowanie Kościoła

W 1852 roku Joseph Bates wybrał się w podróż na zachód, w nadziei 
przekazania przesłania o niebiańskiej świątyni i szabacie. Bóg skierował 
go do Battle Creek w stanie Michigan, gdzie Bates zapytał o „najuczciw-
szego człowieka w mieści”. Skierowany do domu Davida Hewitta, zaczął 
dzielić się z nim wykładem proroctwa Księgi Daniela i Apokalipsy Jana. 
Jako uczciwy człowiek David Hewitt przyjął biblijną naukę i został pierw-
szym adwentystą świętującym sobotę w Battle Creek.

Kilka lat później wierzący z Michigan zaprosili Jamesa i Ellen Whi-
te’ów, by przeprowadzili się z Rochester do Battle Creek. W listopadzie 
1855 roku wydawnictwo Review and Herald Publishing Association 
wraz z ręczną prasą drukarską zostało przeniesione do nowo wznie-
sionego budynku w Battle Creek. Było to możliwe dzięki szczodrym 
darom złożonym przez adwentystów.

Potrzeba organizacyjnej jedności i podziału obowiązków stawała 
się coraz bardziej widoczna w miarę wzrostu liczby adwentystów 
świętujących szabat. W odpowiedzi na opublikowane zaproszenia 
reprezentanci z pięciu stanów zebrali się w Battle Creek na pierwszą 
„Generalną Konferencję” w dniach od 28 września do 1 października 
1860 roku. Tam James White zdecydowanie opowiedział się za utwo-
rzeniem organizacji, która mogłaby posiadać tytuł prawny jako wła-
ściciel wydawnictwa.

Aby zarządzać własnością, nowa organizacja musiała mieć nazwę. 
Niektórzy byli przeciwni nadawaniu nazwy, obawiając się, że zapo-

12. Tylko jedna obawa



100 Podręcznik uczniostwa

czątkuje to proces, w wyniku którego adwentyści staną się „jednym 
z wielu wyznań”. Co gorsza, niektórzy obawiali się, że taka organiza-
cja może stać się częścią religijnego „Babilonu”. W końcu jednak dele-
gaci zgodzili się, że nazwa jest konieczna. David Hewitt zasugerował 
nazwę „Adwentyści Dnia Siódmego” i została ona przyjęta. O tej decyzji 
Ellen G. White napisała: „Nazwa Adwentyści Dnia Siódmego uwypu-
kla rzeczywiste cechy naszej wiary i przekonuje dociekliwy umysł”82.

W kolejnym roku — 1861 — zorganizowana została Konferencja 
Michigańska Adwentystów Dnia Siódmego. W 1863 roku reprezentanci 
sześciu konferencji spotkali się i zorganizowali Generalną Konferencję 
liczącą 3500 członków. John Byington został poproszony o objęcie sta-
nowiska pierwszego przewodniczącego. W kolejnych latach powstało 
Battle Creek College i Battle Creek Sanitarium, początki ogólnoświato-
wej działalności edukacyjnej i zdrowotnej Kościoła Adwentystycznego.

Praktyczne zastosowanie

Śledząc historię Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego, widzimy 
wyraźnie Bożą rękę prowadzącą ten ruch od samego początku i budu-
jącą go na pewnym fundamencie Pisma Świętego. Adwentystyczni pio-
nierzy byli zdecydowani okazywać posłuszeństwo prawdzie i głosić ją 
innym. Ich poświęcenie powinno motywować nas do takiego samego 
poświęcenia i ofiarności.

Pamiętajmy, że „nie mamy czego się lękać w przyszłości, chyba 
że zapomnimy drogę, którą Pan nas przeprowadził oraz Jego naukę 
w naszej dotychczasowej historii”83. Wybierz książkę lub film, które 
pomogą ci nauczyć się więcej o historii Kościoła Adwentystów Dnia 
Siódmego. Widząc rękę Bożą kierującą naszym Kościołem w prze-
szłości, zostaniesz zainspirowany, by ufać Bożemu kierownictwu 
w Kościele i twoim życiu także dzisiaj. Obyśmy zawsze pamiętali!

	 82	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 1, s. 224.
	 83	Ellen G. White, Moje życie, s. 201.



(101)

Rozdział 13

POWIEDZ TO ŚWIATU

Jezus obiecał: „I będzie głoszona ta Ewangelia o Królestwie po całej 
ziemi na świadectwo wszystkim narodom, i wtedy nadejdzie 
koniec” (Mt 24,14). Choć chrześcijanie od dawna rozumieli, że 

Ewangelia musi być głoszona całemu światu, w Apokalipsie Jana 
odkrywamy, że istnieje wyjątkowy i szczególny kontekst, w którym 
Ewangelia musi być ogłoszona przed powtórnym przyjściem Jezusa.

Czternasty rozdział Apokalipsy Jana  
i wieczna Ewangelia

W proroctwie Ap 14,6 znajdujemy zapewnienie, że wieczna Ewan-
gelia zostanie ogłoszona całemu światu, zgodnie z zapowiedzią Jezusa 
w Ewangelii Mateusza. W wersecie czternastym widzimy spodziewany 
rezultat tego działania: „Ktoś podobny do Syna Człowieczego” przycho-
dzi na ziemię na obłoku — co oznacza powtórne przyjście Chrystusa 
i koniec świata. W Ewangelii Mateusza Jezus zapowiada, że Ewangelia 
ma być ogłoszona całemu światu, zanim nastąpi koniec, ale między 
Ap 14,6 (głoszeniem Ewangelii światu) a Ap 14,14 (końcem świata) 
dowiadujemy się, że istnieją szczególne i niezbędne składniki osta-
tecznego przesłania, które poprzedzi powtórne przyjście Chrystusa:

Nadeszła godzina sądu Jego (Ap 14,7). Sąd rozpoczął się w 1844 
roku, kiedy Chrystus wkroczył do miejsca najświętszego, by oczyścić 
niebiańską świątynię (zob. Dn 8,14).

Oddajcie pokłon temu, który stworzył niebo i ziemię, i morze, 
i źródła wód (Ap 14,7). Nawiązanie do czwartego przykazania Dekalogu 
(Wj 20,8-11) i znaczenia świętowania siódmego dnia tygodnia — soboty.



102 Podręcznik uczniostwa

Upadł, upadł wielki Babilon (Ap 14,8). Popularne fałszywe 
poglądy w kwestiach takich jak natura człowieka, piekło czy pota-
jemne pochwycenie muszą zostać obnażone, a prawda musi być przy-
wrócona, kiedy do szczerych chrześcijan nieświadomie trzymających 
się błędów duchowego Babilonu kierowane jest wezwanie: „Wyjdźcie 
z niego, ludu mój” (Ap 18,4).

Nie oddawaj pokłonu bestii i nie przyjmuj jej znamienia 
(Ap 14,9-11). Ostatnie ostrzeżenie przed przestrzeganiem ludzkich 
ustanowień sprzecznych z prawem Bożym (zob. Dz 5,29).

Przestrzegaj przykazań Bożych i wiary Jezusa (Ap 14,12). Przy-
kazania Boże mają być przestrzegane przez wiarę (zob. Rz 3,31). Prawo 
i łaska, wiara i uczynki nie są ze sobą sprzeczne, ale się uzupełniają.

Powyższe punkty porażają otrzeźwiającym obrazem rzeczywistości. 
Przesłanie Ap 14, które doprowadzi do końca świata, jest niczym innym 
jak tym, co głosi Kościół Adwentystów Dnia Siódmego. Nie możemy 
polegać na misyjnych staraniach innych wyznań, które nie akceptują 
tych ważnych prawd. Musimy głosić to przesłanie całemu światu.

Zwróć uwagę na fakt, że Ellen G. White wyciągnęła taki sam wniosek 
bezpośrednio z Ap 14: „Adwentyści Dnia Siódmego stali się w szcze-
gólnym sensie stróżami na świecie i roznosicielami światła, im bowiem 
powierzone zostało ostatnie poselstwo przestrogi, jakiego udzielić 
należy ginącemu światu. Na nich też spoczywa blask cudownego 
światła, bijącego od Słowa Bożego. Im powierzona została praca naj-
bardziej doniosła i uroczysta: mają ogłosić poselstwo pierwszego, dru-
giego i trzeciego anioła. Nie ma żadnej pracy, która by miała większe 
znaczenie. Dlatego też nie mogą pozwolić sobie na to, aby cokolwiek 
bądź zaprzątało ich uwagę”84.

I po raz kolejny: „Tematy, jakimi zajmują się zazwyczaj kaznodzieje 
niemal wszystkich pozostałych wyznań, nie poruszą ludzi. Musimy 
głosić przesłanie dane nam przez Boga. Ludzkość musi zostać ostrze-
żona przez głoszenie tego przesłania. Jeśli je ukryjemy, jeśli schowamy 
światło pod korcem, jeśli będziemy postępować tak, iż nie będziemy 
	 84	Ellen G. White, Ewangelizacja, s. 81.



103

w stanie dotrzeć do ludzi, to odpowiemy przed Bogiem za to, że nie 
ostrzegliśmy świata”85.

Ruch misyjny

W świetle świętego powołania, jakie otrzymaliśmy, Kościół Adwen-
tystów Dnia Siódmego kieruje się poczuciem szczególnego zobowiąza-
nia do ogłoszenia trójanielskiego poselstwa całej ludzkości. Jako adwen-
tyści często mówimy o naszym Kościele jako „ruchu”, gdyż ta nazwa 
trafnie oddaje nasze zadanie, wobec którego nie możemy sobie pozwo-
lić na bierność i stagnację. Nasza misja musi być intensywnie realizo-
wana w naszym sąsiedztwie, naszej miejscowości i po krańce świata.

To przekonanie sprawiło, że Kościół Adwentystów Dnia Siódmego 
aktywnie głosi, naucza i ewangelizuje na całym świecie. Doprowa-
dziło też do rozwoju różnych rodzajów służby. Działalność wydaw-
nicza, prozdrowotna, humanitarna, edukacyjna, misje zagraniczne 
i rozwój medialny to tylko kilka z wielu rodzajów służby, których 
zadaniem jest wypełnianie szczególnego powołania Kościoła Adwen-
tystów Dnia Siódmego.

Działalność wydawnicza

Od pierwszych lat swojego istnienia Kościół Adwentystów Dnia 
Siódmego dostrzegał szczególne znaczenie działalności wydawniczej. 
Choć działalność ta miała skromne początki, Ellen G. White otrzy-
mała w wizji zapewnienie, że publikacje adwentystyczne „rozejdą się 
jak promienie światła, które obejmą cały świat”86.

Ta wczesna przepowiednia Ellen G. White okazała się trafnym opi-
sem tej ważnej działalności. Publikacje kościelne takie jak czasopismo 

	 85	Ellen G. White, Manuscript Releases, t. 19, s. 41.
	 86	Ellen G. White, Moje życie, s. 131.

13. Powiedz to światu



104 Podręcznik uczniostwa

„The Advent Review and Sabbath Herald”, znane obecnie jako „Adven-
tist Review”, a także mnóstwo innych czasopism kościelnych, rzeczy-
wiście objęły cały świat. W początkach istnienia Kościoła adwenty-
stycznego powstało Towarzystwo Traktatowe i Misyjne służące człon-
kom Kościoła jako platforma ewangelizacji przy pomocy publikacji. 
Kościół adwentystyczny nadal drukuje tysiące zawierających biblijną 
prawdę traktatów misyjnych, czasopism i książek, przeznaczonych 
do dystrybucji przez adwentystów dnia siódmego w ramach ważnej 
formy ewangelizacji.

Nawiązując do znaczenia tej działalności, Ellen G. White napisała: 
„W ciągu jednego dnia nawróci się więcej niż tysiące. Większość nowo-
nawróconych będzie zawdzięczać swe przekonanie naszej literaturze”87. 
Dlatego członkowie Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego są zachę-
cani do regularnego dystrybuowania głoszących prawdę publikacji. 
„Prawdy nie można teraz ukrywać. Należy głosić ją wyraźnie i otwar-
cie. W ulotkach i czasopismach należy głosić czystą Prawdę bez osło-
nek i retuszu, a literatura ta musi być rozsiana jak liście na jesieni”88.

Obok dystrybucji publikacji w 1883 roku wdrożono plan udzielania 
czytań biblijnych, nazywanych obecnie lekcjami biblijnymi. Te proste 
lekcje zapisane w formacie pytań i odpowiedzi zawierają biblijne infor-
macje pozwalające członkom Kościoła w łatwy i efektywny sposób 
dzielić się swoimi przekonaniami z bliźnimi. Ellen G. White w wizji 
nadchodzącej reformacji ujrzała setki i tysiące adwentystów dnia siód-
mego głoszących prawdę w ten sposób. Obecnie Kościół produkuje 
wiele zestawów pełnych doniosłych prawd biblijnych materiałów do lek-
cji biblijnych w estetycznej szacie graficznej. Członkowie Kościoła są 
usilnie zachęcani do regularnego ich studiowania z osobami poszu-
kującymi prawdy.

Inne formy działalności wydawniczej mające istotne znaczenie 
w naszej historii, a także również obecnie, obejmują ewangelizację przez 

	 87	Ellen G. White, Ewangelizacja, s. 450.
	 88	Ellen G. White, Posłannictwo chrześcijan, s. 132.



105

kolportaż publikacji (sprzedaż książek od domu do domu), koresponden-
cyjne kursy biblijne oraz funkcjonowanie księgarni adwentystycznych.

Działalność prozdrowotna

5 czerwca 1863 roku Ellen G. White otrzymała wizję ukazującą sze-
reg aspektów troski o zdrowie. Polecono jej przekazać treść tej wizji 
Kościołowi. Tak rozpoczęła się działalność prozdrowotna, która miała 
stać się jednym z największych błogosławieństw przekazanych światu 
za pośrednictwem Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego.

W 1866 rozpoczął działalność Western Health Reform Institute 
znany później jako Battle Creek Sanitarium. Ten znany w świecie 
ośrodek zdrowia był prowadzony przez wiele lat przez wybitnego 
adwentystycznego lekarza dr. Johna Harveya Kellogga. Dr Kellogg 
i jego współpracownicy wdrożyli terapie oparte na naturalnych środ-
kach leczniczych i nauczali, jak zapobiegać chorobom przy pomocy 
zdrowego stylu życia.

Adwentyści popularyzują styl życia obejmujący wegetariański spo-
sób odżywiania, regularne ćwiczenia fizyczne, obfite korzystanie 
z czystej wody i światła słonecznego, należyty odpoczynek, oddycha-
nie świeżym powietrzem oraz pokładanie ufności w Bogu, jak rów-
nież wstrzymywanie się od spożywania substancji szkodliwych, takich 
jak alkohol, tytoń i kofeina. Badania wskazują, że osoby stosujące ten 
plan żyją niemal dziesięć lat dłużej niż przeciętnie i cieszą się znacznie 
lepszą jakością życia dzięki zachowaniu wysokiego poziomu zdrowia 
nawet w podeszłym wieku.

Bóg pouczył Ellen G. White, że przesłanie zdrowego stylu życia 
ma być dla trójanielskiego poselstwa tym, czym ramię jest dla ciała. 
Choć przesłaniu popularyzującemu zdrowy styl życia nie należy nada-
wać znaczenia wynoszącego je ponad głoszenie wiecznej Ewangelii 
i trójanielskiego poselstwa, to jednak nie powinno ono być głoszone 
w odłączeniu od nich. Jak służba uzdrawiania pełniona przez Jezusa 

13. Powiedz to światu



106 Podręcznik uczniostwa

miała w zamyśle prowadzić do ważniejszego, duchowego uzdrowie-
nia, tak obecnie pomaganie ludziom w uzyskaniu lepszego fizycznego 
stanu zdrowia ma służyć jako otwieranie drzwi serca dla Ewangelii. 
„Właściwie prowadzona działalność prozdrowotna jest jak klin, który 
otwiera drogę do serca innym prawdom”89.

Obecnie edukacja prozdrowotna pozostaje ważną częścią misji 
Kościoła. Kościół Adwentystów Dnia Siódmego prowadzi blisko dwie-
ście szpitali i sanatoriów oraz około trzystu klinik, jak również zapew-
nia edukację prozdrowotną przy pomocy szeregu ośrodków zdrowego 
stylu życia, publikacji, kursów zdrowego gotowania, seminariów prze-
ciwnikotynowych i innych działań popularyzujących zdrowy styl życia.

Służba społeczna i pomoc humanitarna

Jezus wyraźnie podkreślał znaczenie troski o potrzebujących. 
„Zaprawdę powiadam wam, cokolwiek uczyniliście jednemu z tych 
najmniejszych moich braci, mnie uczyniliście” (Mt 25,40). W zgodzie 
z nauczaniem i duchem misji Jezusa Kościół Adwentystów Dnia Siód-
mego rozwinął szeroką działalność służby miłosierdzia dla bliźnich.

W Dz 9,36 czytamy pochwałę pewnej kobiety imieniem Tabita, która 
poświęciła swoje życie służbie dla bliźnich: „Życie jej wypełnione 
było dobrymi i miłosiernymi uczynkami, jakich dokonywała”. Pra-
gnąc naśladować jej przykład, Kościół Adwentystów Dnia Siódmego 
w 1874 roku oficjalnie uznał Towarzystwo Tabity jako zorganizowany 
program działalności społecznej. Po wielu latach rozwoju dzieło to 
noszące obecnie nazwę Adwentystycznej Służby Społecznej (ASS) 
[Adventist Community Services (ACS)] rozprzestrzeniło się na cały 
świat. ASS jest adwentystyczną działalnością społeczną na poziomie 
zborów i stanowi jeden z działów zboru. Adwentystyczna Agencja Roz-
woju i Pomocy (AARP) [Adventist Development and Relief Agency 

	 89	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 6, s. 327.



107

(ADRA)] jest międzynarodową organizacją humanitarną Kościoła 
Adwentystów Dnia Siódmego.

Na przykład w Wydziale Północnoamerykańskim ASS prowadzi 
ponad tysiąc sto ośrodków w zborach adwentystycznych. Służą one 
pomocą obejmującą dystrybucję żywności i odzieży, pomoc w sytu-
acjach kryzysowych, programy nauczania i mentorowania, troskę 
o osoby w podeszłym wieku, rozwój społeczny i służbę dla mieszkań-
ców miast. W innych wydziałach ogólnoświatowego Kościoła także 
prowadzone są aktywne działania ASS stosownie do lokalnych potrzeb.

AARP [ADRA] jest ogólnoświatową agencją pomocy humanitarnej 
prowadzoną przez Kościół Adwentystów Dnia Siódmego i działającą 
w ponad stu trzdziestu krajach świata. Zorganizowana w określonych 
celach promowania indywidualnego i społecznego rozwoju oraz mię-
dzynarodowej pomocy w sytuacjach kryzysowych, AARP służy potrze-
bom ludzi bez względu na rasę, płeć czy poglądy polityczne i religijne.

Edukacja

Adwentyści dnia siódmego postrzegają edukację w jej najszerszym 
sensie jako środek przywracania obrazu Boga w ludzkości. „Aby jed-
nak na nowo upodobnić człowieka do Stwórcy, przywrócić go do stanu 
doskonałości, w jakim został stworzony, doprowadzić do zamierzonego 
pełnego rozwoju umysłu, ciała i duszy — by cel Boży został osiągnięty 
— musiało się dokonać dzieło odkupienia. Ci, którzy podejmują się 
wielkiego dzieła wychowawczego, winni być kierowani tą myślą prze-
wodnią i to powinno być największym celem ich życia”90.

Ta filozofia edukacji, zaczerpnięta z Biblii i pism Ellen G. White, obej-
muje coś więcej niż tylko niż przygotowanie do ziemskiej kariery. „Praw-
dziwie pojęte wychowanie jest znacznie ważniejsze od każdej innej gałęzi 
wiedzy, oznacza więcej niż zwykłe przygotowanie do życia doczesnego. 

	 90	Ellen G. White, Wychowanie, s. 10-11.

13. Powiedz to światu



108 Podręcznik uczniostwa

(...) Przygotowuje do chętnego pełnienia służby, wypełniania obowiąz-
ków na tym świecie i do radosnej służby w przyszłym życiu”91.

Choć pierwszym i najważniejszym miejscem edukacji jest rodzina, 
Kościół Adwentystów Dnia Siódmego rozwinął system edukacyjny 
o następujących zasadniczych cechach:

Biblia jako najważniejszy podręcznik. „Najdoskonalszym wzor-
cem prawdy jest Pismo Święte. Winno ono odgrywać główną rolę 
w wychowaniu młodzieży”92. Uczniowie w szkołach adwentystycznych 
dowiadują się, że Biblia jest Słowem Bożym i wiarygodnym autoryte-
tem mającym kierować życiem człowieka. Poznają zasadnicze nauki 
biblijne oraz uświadamiają sobie obowiązek i przywilej dzielenia się 
prawdą z bliźnimi.

Wychowanie fizyczne. Nauczenie praktycznych umiejętności 
i praca fizyczna to ważne składniki zrównoważonej edukacji. Przed-
mioty akademickie, choć ważne, nie powinny dominować kosztem 
zajęć praktycznych. Praca fizyczna jest niezbędna do budowania cha-
rakteru i przygotowuje uczniów do praktycznej użyteczności w życiu.

Rozwijanie myślenia. Zamiast polegać na nauce pamięciowej, 
uczniowie są zachęcani do używania danych im przez Boga zdolności 
rozumowania i działania w zgodzie z wolą Boga. „Prawdziwa pedago-
gika kładzie duży nacisk na spotęgowanie tych zdolności w człowieku. 
Młodzież musi nauczyć się myśleć samodzielnie, a nie uzależniać się 
od myśli twórczej innych”93.

Szkolenie misjonarzy. W ramach duchowego rozwoju uczniów praw-
dziwa edukacja uczy znaczenia pracy dla zbawienia bliźnich. Przygoto-
wuje uczniów do głoszenia Ewangelii w kontekście trójanielskiego posel-
stwa z Ap 14. Tak wykształceni młodzi ludzie będą wiedzieli, jak prowa-
dzić aktywne życiem służby i uczestniczyć w funkcjonowaniu Kościoła.

Według tego modelu edukacji Kościół Adwentystów Dnia Siódmego 
rozwinął system edukacyjny liczący obecnie niemal osiem tysięcy 

	 91	Tamże, s. 9.
	 92	Tamże, s. 11.
	 93	Tamże, s. 12.



109

szkół na całym świecie, w tym szkół podstawowych, średnich, poli-
cealnych i wyższych. Stanowią one jeden z najważniejszych środków 
realizacji priorytetowego zadania Kościoła Adwentystów Dnia Siód-
mego — zbawienia, rozwoju charakteru i szkolenia misjonarskiego 
naszej młodzieży. Obok programów i organizacji takich jak adwenty-
styczne harcerstwo dla dzieci i młodzieży, obozy letnie, młodzieżowa 
ewangelizacja przez kolportaż publikacji, doroczne konferencje mło-
dzieży i służba w dziale młodzieży w zborze nasze szkoły są środkiem 
inwestowania w młodych ludzi, którzy będą kształtować Kościół aż 
do powtórnego przyjścia Chrystusa.

Misje zagraniczne

W latach pięćdziesiątych i sześćdziesiątych XIX wieku Europej-
czycy, którzy podczas pobytu w Ameryce usłyszeli przesłanie adwenty-
styczne, zaczęli dzielić się tą prawdą z przyjaciółmi i bliskimi w Euro-
pie. W 1869 roku Kościół odpowiedział na rosnące zainteresowanie, 
tworząc Zagraniczne Towarzystwo Misyjne w celu rozpoczęcia dzia-
łalności poza granicami Stanów Zjednoczonych. W 1871 roku Ellen 
G. White ujrzała w wizji, że „młodzi ludzie powinni zdobywać kwa-
lifikacje, ucząc się języków obcych, aby Bóg mógł posłużyć się nimi 
jako przekazicielami Jego zbawczej prawdy dla innych narodów”94.

Wizja udzielona w 1871 roku doprowadziła w 1874 roku do istotnych 
zmian w postrzeganiu dzieła misyjnego. Powołano do istnienia Battle 
Creek College, pierwszą adwentystyczną uczelnię szkolącą misjonarzy. 
James White wydał True Missionary, pierwszą adwentystyczną publika-
cję dotyczącą misji, w której wzywał do pilnego podjęcia działalności 
misyjnej. Ellen G. White w doniosłym proroczym śnie otrzymała prze-
słanie do przywódców Kościoła: „Macie zbyt zawężone pojęcie o dziele 
na obecny czas. Próbujecie planować je tak, aby ogarnąć je rękami. 
Musicie poszerzyć wasze horyzonty. (...) Przesłanie będzie głoszone 

	 94	Ellen G. White, Moje życie, s. 208.

13. Powiedz to światu



110 Podręcznik uczniostwa

z mocą całemu światu — w Oregonie, Europie, Australii, na wyspach 
morskich, wszystkim narodom, językom i ludom. (...) Jej dzieło rozwi-
nie się do wielkich rozmiarów. Wiele krajów czeka na większe światło, 
które Pan dla nich przeznaczył, zaś wasza wiara jest ograniczona, bar-
dzo mała. Wasze pojęcie o dziele musi zostać znacząco poszerzone”95.

We wrześniu 1874 John Nevins Andrews popłynął do Szwajcarii 
jako pierwszy oficjalny zamorski misjonarz Kościoła Adwentystów 
Dnia Siódmego. Towarzyszyły mu jego nastoletnie wówczas dzieci. 
Ellen G. White stwierdziła, że wysłaliśmy „najzdolniejszego człowieka 
w naszych szeregach”96. Andrews założył adwentystyczną drukarnię 
w Bazylei w Szwajcarii. Niestety, w 1883 roku w wieku pięćdziesięciu 
czterech lat zmarł w Europie na gruźlicę.

W kolejnych latach dzieło Kościoła rozwijało się w Europie, Australii, 
Nowej Zelandii i Południowej Afryce. Powstawały nowe zbory, a publi-
kacje w wielu językach były szeroko rozpowszechniane. Położone 
zostały podstawy pod rozwój misji. Pod koniec lat dziewięćdziesią-
tych XIX wieku adwentyści zaznaczyli swoją obecność na wszystkich 
zamieszkanych kontynentach i wielu wyspach. Powstały w Ameryce 
Północnej Kościół Adwentystów Dnia Siódmego jest obecnie ruchem 
globalnym, działającym w ponad dwustu krajach i obszarach świata. 
Obecnie niemal dziewięćdziesiąt pięć procent członków Kościoła 
mieszka poza Ameryką Północną. Do ludzi w wielu częściach świata 
nadal trudno jest dotrzeć, ale przywódcy kościelni działają, by szerzyć 
prawdę na tych terenach z tym samym misyjnym duchem, jaki przed 
laty inspirował Johna Andrewsa.

Rozwój działalności medialnej

Przez wiele lat Kościół Adwentystów Dnia Siódmego wiódł prym 
w rozwoju chrześcijańskiej działalności medialnej. Radio, telewizja 

	 95	Tamże, s. 211-212.
	 96	Ellen G. White, Manuscript Releases, t. 5, s. 436.



111

i media internetowe są prowadzone przez Kościół, a także prywatnie 
przez poświęconych wyznawców w celu głoszenia Ewangelii.

Hope Channel, oficjalna telewizja Kościoła Adwentystycznego, 
oraz Three Angels Broadcasting Network (3ABN), służba wpiera-
jąca Kościół, nadają w wielu językach i mają globalny zasięg. Adven-
tist World Radio, Voice of Prophecy, It Is Writtne, Breath of Life, Fait 
for Today i Amazing Facts to służby medialne już od wielu dziesięcio-
leci korzystające z radia, telewizji i internetu w celu głoszenia prawdy. 
Organizacje te są jedynymi z największych, ale obok nich istnieje wiele 
innych służb medialnych mających za zadanie przekazywanie ludzko-
ści trójanielskiego poselstwa.

Praktyczne zastosowanie

W latach dwudziestych XIX wieku, na długo przed powstaniem 
Kościoła Adwentystów (1863), baptysta farmer William Miller na pod-
stawie proroctw biblijnych doszedł do przekonania, że przyjście Jezusa 
jest bliskie. Był pewien, że jego obowiązkiem jest podzielić się tym 
odkryciem z innymi, ale obawiał się reakcji ludzi. Przez dziewięć dłu-
gich lat zmagał się z Bogiem, ale przekonanie narastało. Przez te lata 
słyszał coraz wyraźniejszy wewnętrzny nakaz: „Idź i powiedz to światu”.

Ciężar odpowiedzialności spoczywający na barkach Williama Mil-
lera nadal spoczywa na każdym adwentyście dnia siódmego. Nikt nie 
wykona za nas pracy, która została nam zlecona. Tylko my możemy 
przekazać ludzkości powierzone nam przez Boga przesłanie. „Twoje 
obowiązki nie mogą być złożone na  innych. Nikt prócz ciebie nie 
wykona twojej pracy”97.

Módl się w tym tygodniu, by Bóg dał ci siłę, by „iść i powiedzieć 
o tym światu”.

	 97	Ellen G. White, Posłannictwo chrześcijan, s. 89.

13. Powiedz to światu





CZĘŚĆ 5

CHRZEŚCIJAŃSKI  
STYL ŻYCIA





(115)

Rozdział 14

COŚ LEPSZEGO

Kilka kolejnych rozdziałów Podręcznika uczniostwa będzie poświę-
cone szczególnym cechom chrześcijańskiego sposobu postępo-
wania. Zbadamy to, co Biblia uczy w kwestii praktyki świętowania 

szabatu, oddawania czci Bogu, finansowego szafarstwa, troski o zdro-
wie, umiarkowania, rozrywki i więzi rodzinnych. Jednak zanim poru-
szymy te praktyczne i nierzadko wrażliwe tematy, powinniśmy zwrócić 
uwagę na pewne zagadnienia, które często bywają błędnie rozumiane.

Postępowaniem nie można zasłużyć na zbawienie

Po pierwsze, ważne jest, by każdy uczeń Chrystusa rozumiał, że 
naszym postępowaniem nie możemy zasłużyć na zbawienie, które jest 
oparte wyłącznie na mocy doskonałej ofiary sprawiedliwego Chry-
stusa. Nic z tego, co czynimy, czy przed czym się powstrzymujemy, 
nie zyskuje nam przychylności u Boga. Jak mówią słowa pieśni:

Żadne dzieła moich rąk
Nie wypełnią wymagań Twego prawa
Nawet gdybym w gorliwości nie ustawał
Gdybym nie dawał przestać płynąć łzom
Niczym nie zapłacę za mój grzech
Tylko Ty możesz mnie zbawić, Ty jedynie.

Wyłącznie krew Jezusa jest podstawą oferowanego nam przebacze-
nia i zbawienia. Jednak zbawienie dane nam przez Jezusa nie zwalnia 
nas z obowiązku podporządkowania się Słowu Bożemu. Przeciwnie, 



116 Podręcznik uczniostwa

kiedy przez wiarę przyjmujemy ofiarę Chrystusa i Jego przebaczenie, 
miłość do Jezusa wypływa z serca i motywuje nas do posłuszeństwa 
wobec Niego! Przyjęcie Chrystusa jako naszego Zbawiciela zawsze 
budzi dążenie do świętości, czyli podobieństwa do Niego. Nie możemy 
prawdziwie przyjąć Jezusa jako Zbawiciela, jeśli nie przyjmiemy Go 
także jako naszego Pana i Władcy.

Skoro nie możemy zasłużyć na zbawienie uczynkami, wielu chrześci-
jan zastanawia się, czy zewnętrzne sprawy w ogóle liczą się dla Boga. 
Pouczenia dotyczące chrześcijańskiego postępowania często skłaniają 
ludzi do pytania: „Czy nie powinniśmy skupić uwagi raczej na więzi 
z Bogiem zamiast na regułach postępowania? Czy takie drobiazgi 
naprawdę są dla Niego ważne? Co to ma wspólnego ze zbawieniem?”. 
Są to ważne pytania zasługujące na staranne odpowiedzi.

Reguły czy więź?

Powinniśmy zachować ostrożność, by nie tworzyć wyimaginowa-
nego konfliktu między regułami postępowania a więzią z Bogiem. 
Rozważmy przykład małżeństwa. Jeśli mąż pragnie poprawić swoje 
relacje z żoną, naturalnie będzie się starał zmieniać na lepsze w swoim 
postępowaniu. Przestanie robić to, co powoduje konflikt w ich związku, 
a będzie czynił to, co jest miłe żonie. Dzięki zmianie jego postępowania 
będzie ona mogła dostrzec, że mąż ją kocha. Podobnie jest w naszej 
więzi z Jezusem. Kiedy Duch Święty objawia nam, jakie zachowania 
oddzielają nas od Chrystusa, wzywa nas do zmiany naszego postępo-
wania po to, by wzmacniać naszą więź ze Zbawicielem. Kiedy odpowia-
damy skruchą, wiarą i posłuszeństwem, okazujemy miłość do Boga. 
Jezus powiedział: „Jeśli mnie miłujecie, przykazań moich przestrzegać 
będziecie” (J 14,15). „Jeśli przykazań moich przestrzegać będziecie, 
trwać będziecie w miłości mojej” (J 15,10). Zachowujemy mocną więź 
z Jezusem (trwamy w Jego miłości), kiedy poddajemy nasze postępo-
wanie Jego woli (przestrzegamy Jego przykazań).



117

Są tacy, którzy twierdzą, że więź z Chrystusem to wszystko, co się 
liczy. Krytycznie wypowiadają się o każdym, kto przywiązuje znacze-
nie do postępowania. Jednak prawda jest taka, że ci, którzy zaniżają 
znaczenie chrześcijańskiego stylu życia, szkodzą jedynie swojej więzi 
z Chrystusem. Nie możemy oddzielić pouczeń dotyczących postępo-
wania od naszej więzi z Jezusem, nie narażając się na poważną szkodę. 
Skupienie uwagi na postępowaniu bez więzi może prowadzić do zim-
nego formalizmu, ale skupienie się wyłącznie na więzi bez zwracania 
uwagi na postępowanie może skutkować brakiem wyznania i porzu-
cenia grzechu.

Kwestie związane ze zbawieniem

Zatem jak możemy odpowiedzieć na często zadawane pytanie: „Czy 
postępowanie ma coś wspólnego ze zbawieniem?”. Pytanie to suge-
ruje sztuczną kontrowersję, której powinniśmy starannie unikać. 
Choć prawdą jest, że Słowo Boże opisuje pewne grzechy jako mające 
większą wagę niż inne (zob. Mt 23,23), to jednak nigdy nie powinni-
śmy wyciągać z tego wniosku, że jakiekolwiek biblijne pouczenia są 
nieważne w oczach Boga. „Bóg, patrząc na grzechy, różnie ocenia 
ich ogrom. W Jego ocenie charakteryzują się one różnym stopniem 
winy. Podobnie ma się sprawa w ocenie ludzkiej. Mimo to, jakkolwiek 
drobny byłby zły czyn w oczach człowieka, przed Panem żaden grzech 
nie jest mało znaczący. Ludzki osąd jest jednostronny i niedoskonały, 
Bóg zaś ocenia wszystko takim, jakim to naprawdę jest”98. Ponieważ 
nasz osąd jest niedoskonały, zarozumialstwem byłoby twierdzenie, iż 
posiadamy zdolność oceniania, które nakazy Słowa Bożego są ważne 
dla Boga, a które nie.

Obecnie wiele złych czynów spotykających się z naganą w Biblii 
wielu ludziom wydaje się błahych. Adam i Ewa zostali ukarani za zje-
dzenie zakazanego owocu. Kain nie został zaakceptowany wskutek 

	 98	Ellen G. White, Droga do Chrystusa, s. 28-29.

14. Coś lepszego



118 Podręcznik uczniostwa

modyfikacji systemu ofiarniczego ustanowionego przez Boga. Uzza 
zginął za to, że usiłował podeprzeć Skrzynię Przymierza podczas jej 
przewożenia. W ludzkiej percepcji możemy postrzegać to jako drobne 
wykroczenia, ale stojąca za nimi rzeczywistość nie była błaha. Nie 
chodzi tu o wagę samych czynów, ale o to, że świadczyły one o braku 
zaufania do Boga i nieposłuszeństwie Jego wyraźnym przykazaniom. 
Musimy zachować ostrożność, by nie oceniać pewnych nawyków 
i zachowań jako „drobne” w celu usprawiedliwienia nieposłuszeń-
stwa. Często takie drobne wykroczenia bywają najsilniej utrwalone 
w naszym życiu. Jeśli zatem nasza więź z Chrystusem ma się praw-
dziwie rozwijać, musimy stanąć twarzą w twarz z wolą Bożą w prak-
tycznych sprawach naszego codziennego życia.

Innym często zadawanym pytaniem w związku ze zbawieniem jest: 
„Czy ta jedna rzecz wykluczy mnie z nieba?”. To pytanie oznacza, że 
patrzymy na nasze chrześcijańskie życie ze złej perspektywy. Odro-
dzeni chrześcijanie nie zadają pytania, jak mało muszą zrobić, by 
dostać się do nieba. Pytają raczej, jak jeszcze mogą się podobać Bogu 
i pełniej wykonywać Jego wolę.

„Słowo Boże jest wyraźne. Nauk jego nie można mylnie rozumieć. 
Albo będziemy posłuszni Słowu Bożemu, przyjmując je takim, jakie 
ono jest, albo będziemy zbaczać z jego drogi, a mimo to będziemy 
chcieli być zbawieni?”99. „Ci, którzy odczuwają zniewalającą miłość 
Bożą, nie pytają, ile trzeba ofiarować, aby spełnić minimalne wymaga-
nia Pana. Nie proszą o standard najniższy z możliwych, lecz ich celem 
jest doskonałe posłuszeństwo woli ich Odkupiciela. (...) Wyznawanie 
Chrystusa bez tej głębokiej miłości jest zwykłym pustosłowiem, suchą 
formalnością i ciężkim mozołem”100.

	 99	Ellen G. White, Ewangelizacja, s. 185.
	100	Ellen G. White, Droga do Chrystusa, s. 43.



119

Coś znacznie lepszego

Czasami, kiedy dowiadujemy się, że nasz styl życia jest niezgodny 
ze Słowem Bożym, jesteśmy kuszeni, by czuć, że Bóg odbiera nam 
radość życia. Jednak prawda wygląda zupełnie inaczej. Choć grzeszna 
natura utrudnia nam porzucenie naszych nawyków i stylu życia, posłu-
szeństwo wobec Boga służy naszemu dobru, a nie pogorszeniu naszego 
życia. „Bóg nie wymaga, abyśmy oddali cokolwiek, co jest dla naszego 
dobra, ponieważ we wszystkim, co czyni, ma na uwadze pomyślność 
swoich dzieci”101.

Bóg poleca nam oddawać dziesięcinę i dary, by budować naszą wiarę 
i ofiarność oraz chronić nas przed destruktywnym egoizmem i chci-
wością. Daje nam rady dotyczące zdrowia, byśmy mieli jasny umysł 
i cieszyli się wysoką jakością życia, wolni od cierpienia spowodowa-
nego chorobami i nałogami. Uczy swój lud umiarkowania w ubiorze 
oraz kultywowania łagodności i pokory, by uwolnić nas z niewoli pychy 
i braku poczucia bezpieczeństwa. Zachęca nas do zdrowej rekreacji 
i zakazuje grzesznych rozrywek, by chronić nasz umysł przed moral-
nym zepsuciem. „Oby wszyscy (...) mogli zdać sobie sprawę, że On 
oferuje im coś niewspółmiernie lepszego niż to, czego oni sami szu-
kają”102. Zamiast kwestionować praktyczne rady Biblii, postrzegajmy 
je takimi, jakimi są — jako miłosierne błogosławieństwa naszego 
wszechmądrego Stwórcy.

Praktyczne zastosowanie

Jeśli podążanie za Jezusem w praktycznych sprawach życia było 
i jest dla ciebie trudne, nie rozpaczaj i nie zniechęcaj się. Pamiętaj, że 
masz współczującego i przebaczającego Zbawiciela. „Jezus pragnie, 
abyśmy przychodzili do Niego takimi, jakimi jesteśmy: grzeszni, bez-

	101	Tamże, s. 44.
	102	Tamże.

14. Coś lepszego



120 Podręcznik uczniostwa

radni, uzależnieni. Możemy przyjść ze wszystkimi słabościami, kapry-
sami, z naszą grzesznością i upaść u Jego stóp w uniżeniu. Chwałę 
przynosi Mu to, że może nas otoczyć ramionami swojej miłości, ule-
czyć nasze rany i oczyścić nas ze wszelkiej nieczystości”103.

Celem biblijnych pouczeń dotyczących stylu życia nie jest potępia-
nie nas, ale pomaganie nam w pełniejszym odzwierciedlaniu życia 
i charakteru Jezusa oraz wzmacnianie naszej więzi z Nim. Stosując 
te pouczenia, jesteśmy chronieni przed niebezpieczeństwami świata, 
począwszy od naszej grzesznej natury aż po naszego największego 
wroga.

Przed przeczytaniem kolejnych rozdziałów proś Boga, by dał ci 
ducha pokory i szczere pragnienie podążania za prawdą. Ufając prze-
kazanemu w nich biblijnemu pouczeniu możesz cieszyć się obfitym 
Bożym błogosławieństwem. „I spłyną na ciebie, i dosięgną cię wszyst-
kie te błogosławieństwa, jeżeli usłuchasz głosu Pana, Boga twego” 
(Pwt 28,2).

	103	Tamże, s. 50-51.



(121)

Rozdział 15

DZIEŃ, KTÓRY JEST 
ROZKOSZĄ

Sobota została ustanowiona jako błogosławieństwo dla ludzko-
ści. Nie jest to dzień nudy i bezczynności, ale rozkoszy i rado-
ści w Panu. Jezus potwierdził błogosławieństwo szabatu, kiedy 

powiedział: „To szabat został ustanowiony dla człowieka, a nie czło-
wiek dla szabatu” (Mk 2,27 BT). Sobocie towarzyszą przykazania 
dotyczące właściwego jej świętowania. Są one dane po to, by chronić 
i wzmacniać naszą więź z Jezusem. Dla kogoś, kto pragnie mieć pokój 
z Bogiem, szukać przede wszystkim Jego królestwa i przygotować się 
do wieczności, szabat jest wspaniałym darem z nieba.

Świętowanie szabatu

Chyba najlepsze podsumowanie właściwego traktowania szabatu 
jest zawarte w biblijnym przykazaniu nakazującym „święcenie” go 
(Wj 20,8). W Rdz 2,3 czytamy, że „pobłogosławił Bóg dzień siódmy 
i poświęcił go”. Siódmy dzień jest jedynym dniem tygodnia poświę-
conym przez Boga, czyli dniem świętym. Dlatego tylko siódmy dzień 
tygodnia może być prawdziwym dniem odpoczynku. Możemy zacho-
wywać go jako święty tylko dlatego, że Bóg uczynił go świętym.

Kiedy Bóg ukazał się Mojżeszowi w płonącym krzewie, nakazał 
mu: „Zdejm z nóg sandały swoje, bo miejsce, na którym stoisz, jest 
ziemią świętą” (Wj 3,5). Ta ziemia wcześniej nie była święta, ale obec-
ność Boga taka ją uczyniła. Podobnie szabat jest święty, gdyż obec-



122 Podręcznik uczniostwa

ność Boga ma być w tym dniu doświadczana w szczególny sposób. 
Możemy świętować siódmy dzień jedynie wtedy, kiedy aktywnie 
prosimy o obecność Ducha Świętego w naszym życiu. Możemy być 
we właściwym miejscu, czyniąc właściwe rzeczy we właściwym dniu, 
a jednak nie świętować szabatu, jeśli nasze serce jest daleko od Boga. 
Jezus musi mieszkać w naszym sercu przez wiarę (zob. Ef 3,17), jeśli 
mamy znaleźć radość w duchowym wymiarze szabatu i być w zgodzie 
z przykazaniem świętowania tego dnia.

Od wieczora do wieczora

Abyśmy mogli świętować siódmy dzień, musimy wiedzieć, kiedy 
się on zaczyna i kończy. Według Rdz 1 każdy dzień stworzenia skła-
dał się z „wieczora i poranka”. Wieczór został wymieniony jako począ-
tek dwudziestoczterogodzinnej doby. Inne fragmenty Pisma Świę-
tego potwierdzają to zrozumienie. Nehemiasz nakazywał zamykanie 
bram Jerozolimy, „gdy w przeddzień sabatu będzie się ściemniać” 
(Ne 13,19). Oznacza to, że kiedy słońce zachodziło, zaczynał się sza-
bat. W Kpł 23,32, kiedy Bóg nakazał zachowywanie dorocznego dnia 
świętego związanego z Dniem Pojednania, pouczył Izraelitów: „Od wie-
czora do wieczora będziecie obchodzić wasz szabat” (BT).

Biblia wyraźnie uczy, że szabat zaczyna się, kiedy robi się ciemno, 
czyli o zachodzie słońca, gdy piątek dobiega końca, i trwa aż do zachodu 
słońca w sobotę. Piękno tego planu polega na tym, że witamy godziny 
szabatu, kiedy jeszcze nie śpimy, zamiast przesypiać jego rozpoczę-
cie, gdyby zaczynał się o północy. Dzięki temu rodziny czy grupy wie-
rzących mają okazję rozpoczynać i kończyć szabat modlitwą, śpiewa-
niem pieśni i czytaniem Słowa Bożego. W Kościele Adwentystów Dnia 
Siódmego przyjął się zwyczaj wspólnego rozpoczynania i kończenia 
szabatu krótkim nabożeństwem.



123

Dzień odpoczynku

Gdyby nie przykazanie nakazujące odpoczynek, wielu wierzących 
ludzi byłoby zbyt zajętych, by znaleźć czas dla Boga. Ale czwarte przy-
kazanie Dekalogu wyraźnie nakazuje: „Sześć dni będziesz pracować 
i wykonywać wszystkie twe zajęcia. Dzień zaś siódmy jest szabatem 
ku czci Pana, Boga twego. Nie możesz przeto w dniu tym wykonywać 
żadnej pracy ani ty sam, ani syn twój, ani twoja córka, ani twój nie-
wolnik, ani twoja niewolnica, ani twoje bydło, ani cudzoziemiec, który 
mieszka pośród twych bram” (Wj 20,9-10 BT). Ten zakaz dotyczy 
wszelkiej powszedniej pracy i obowiązuje od zachodu słońca w piątek 
do zachodu słońca w sobotę.

Niektóre zajęcia, takie jak praca lekarzy i pielęgniarek, mogą wyma-
gać opieki nad chorymi także w szabat. Takiego rodzaju konieczna 
praca jest zgodna z zasadą podaną przez Jezusa w Mt 12,12: „Tak więc 
wolno jest w szabat dobrze czynić” (BT). Ponieważ praca ta ma na celu 
zaspokojenie żywotnych potrzeb ludzi, a nie powiększenie dochodu, 
zaleca się, by zarobione w tym dniu środki przeznaczać na dobro-
wolne dary.

Nie tylko my sami mamy powstrzymać się od pracy w szabat, ale przy-
kazanie nakazuje nam także umożliwić odpoczynek w tym dniu tym, 
którzy są od nas zależni. Nawiązanie do pracowników obu płci może 
się obecnie odnosić do wszystkich wykonawców pracy najemnej, takich 
jak osoby sprzątające, opiekujące się dziećmi, hydraulicy, geodeci czy 
budowlańcy. Jeśli wynajmujemy kogoś do remontu domu, powinniśmy 
go uprzedzić, że od zachodu słońca w piątek do zachodu słońca w sobotę 
praca musi być wstrzymana. Jeśli prowadzimy firmę, nie wolno nam 
wymagać od naszych pracowników, by pracowali w szabat.

Przykazanie powstrzymania się od pracy w szabat dotyczy także 
powszedniego handlu i transakcji biznesowych. Według Pisma Świę-
tego kupowanie i sprzedawanie w szabat jest pogwałceniem świę-
tości tego dnia. Kiedy Nehemiasz odkrył, że Judeczycy handlowali 
w Jerozolimie w szabat, „udzielił im przestrogi, gdy w ten dzień chcieli 

15. Dzień, który jest rozkoszą



124 Podręcznik uczniostwa

sprzedawać żywność” (Ne 13,15 BT). Dowiedział się także, że kupo-
wali od kupców, którzy przywozili swoje towary do Jerozolimy w sza-
bat. Wtedy „zgromił możnych Judy”, mówiąc: „Co to za niegodziwa 
rzecz, którą popełniacie, gwałcąc dzień szabatu” (Ne 13,17). Następ-
nie stwierdził, że praktyka kupowania i sprzedawania w szabat ściąga 
Boży „gniew na Izraela” (Ne 13,18). Wersety te wskazują, że uczest-
niczenie w powszednim handlu w szabat, takie jak jadanie w restau-
racjach czy robienie zakupów, nie jest zgodne z wolą Bożą.

Ponieważ Bóg nakazuje nam poświęcić szabat zajęciom duchowym, 
musimy zaplanować z wyprzedzeniem to wszystko, co najlepiej pasuje 
do tego dnia. Dlatego Bog mówi w przykazaniu: „Pamiętaj o dniu sza-
batu” (Wj 20,8 BT). Mamy mieć wzgląd na szabat we wszystkie dni 
tygodnia, abyśmy byli przygotowani, kiedy już on nadejdzie.

Dzień poprzedzający szabat Biblia nazywa dniem przygotowania. 
Nazwa ta wskazuje, że praktyczna praca, zakupy i inne przygotowania 
powinny być wykonane w dniu poprzedzającym szabat. Powinniśmy 
wtedy zatankować samochód, przygotować posiłki w takim stopniu, 
w jakim to możliwe, wysprzątać mieszkanie i poczynić inne praktyczne 
przygotowania. Dzięki temu w szabat będziemy mogli skupić uwagę 
na sprawach duchowych i naszej więzi z Jezusem.

Dzień czci dla Stwórcy

Nierzadko słyszy się o osobach, które starają się świętować szabat, 
po prostu odpoczywając samotnie w domu i wstrzymując się od pracy. 
Choć jest to dobry początek, to jednak nie spełnia wszystkich warun-
ków określających, czym ma być szabat. W Kpł 23,3 czytamy o siód-
mym dniu jako dniu „zwołania świętego” (BT), czyli zgromadzenia 
wierzących. Wyrażenie to wskazuje, że na piękno szabatu składa się 
także wspólnotowe nabożeństwo z udziałem innych wierzących.

Jezus także stosował ten ważny aspekt świętowania szabatu. 
„W dzień szabatu udał się swoim zwyczajem do synagogi” (Łk 4,16 BT). 



125

Nie spędzał tego czasu w samotności, ale miał zwyczaj uczęszczania 
na wspólne sobotnie nabożeństwa. W Liście do Hebrajczyków czy-
tamy, że potrzeba wspólnoty staje się jeszcze ważniejsza w miarę zbli-
żania się powtórnego przyjścia Chrystusa: „Baczmy jedni na drugich 
w celu pobudzenia się do miłości i dobrych uczynków, nie opuszczając 
wspólnych zebrań naszych, jak to jest u niektórych w zwyczaju, lecz 
dodając sobie otuchy, a to tym bardziej, im lepiej widzicie, że się ten 
dzień przybliża” (Hbr 10,24-25). Także w „nowym niebie” i na „nowej 
ziemi” „każdego tygodnia w szabat, przyjdzie każdy człowiek, by Mi 
oddać pokłon — mówi Pan” (Iz 66,22-23 BT). Przez wieczność sza-
bat będzie dniem, w którym lud Boży będzie wspólnie oddawał cześć 
swemu Stwórcy.

„Godzien jesteś, Panie i Boże nasz, przyjąć chwałę i cześć, i moc, 
ponieważ Ty stworzyłeś wszystko, i z woli twojej zostało stworzone, 
i zaistniało” (Ap 4,11). Pierwszym powodem, dla którego Bóg jest 
godny naszej czci, jest to, iż On nas stworzył. Szabat stanowi cotygo-
dniowe przypomnienie tego doniosłego faktu. Czwarte przykazanie 
Dekalogu kończy się następującym uzasadnieniem nakazu świętowania 
szabatu: „W sześciu dniach bowiem uczynił Pan niebo, ziemię, morze 
oraz wszystko, co jest w nich, w siódmym zaś dniu odpoczął. Dlatego 
pobłogosławił Pan dzień szabatu i uznał go za święty” (Wj 20,11 BT). 
Szabat jako pamiątka stworzenia jest więc wspaniałym dniem, w któ-
rym możemy spędzać czas między innymi na łonie przyrody. Zajęcia 
takie jak spacer w lesie czy brzegiem morza, słuchanie śpiewu ptaków 
i podziwianie piękna kwiatów kierują nasze myśli ku Stwórcy, który 
w swej nieskończonej miłości stworzył wszystko, co służy naszemu 
szczęściu.

Jego dzień

„Jeżeli powstrzymasz swoją nogę od bezczeszczenia sabatu, aby 
załatwić swoje sprawy w moim świętym dniu, i będziesz nazywał sabat 

15. Dzień, który jest rozkoszą



126 Podręcznik uczniostwa

rozkoszą, a dzień poświęcony Panu godnym czci, i uczcisz go nie odby-
wając w nim podróży, nie załatwiając swoich spraw i nie prowadząc 
pustej rozmowy, wtedy będziesz się rozkoszował Panem, a Ja sprawię, 
że wzniesiesz się ponad wyżyny ziemi, i nakarmię cię dziedzictwem 
twojego ojca, Jakuba, bo usta Pana to przyrzekły” (Iz 58,13-14).

Iz 58 zawiera znakomity opis tego, jak należy prawdziwie święto-
wać szabat. Podaje zasady, którymi możemy się kierować bez względu 
na sytuację. Zakaz przeprowadzania naszych zamysłów, poszukiwania 
próżnych rozrywek czy prowadzenia pospolitych rozmów nie jest dany 
po to, by odebrać nam radość. Zasady świętowania tego dnia zapra-
szają nas raczej do radowania się Jego obecnością zamiast angażowa-
nia się w pospolite rozmyślania, rozmowy i działania, które nie mają 
duchowego znaczenia. Szabat nie jest dniem przeznaczonym na sport 
i hobby, śledzenie wiadomości ze świata czy udział w świeckich impre-
zach. Jest raczej okazją do pogłębiania naszej więzi z Bogiem, spędza-
nia cennego czasu z rodziną i innymi wierzącymi.

Jednym z ważnych sposobów przybliżania się do Boga w szabat jest 
służenie fizycznym i duchowym potrzebom ludzkości. Także w tej 
kwestii przykład Chrystusa jest wielce pouczający. „Wszystkie cuda 
dokonywane przez Chrystusa były ważne i miały objawiać światu, 
że w dniu szabatu jest wielkie dzieło do wykonania dla niesienia ulgi 
cierpiącej ludzkości, ale powszednia praca ma być odłożona na zwy-
kłe dni tygodnia”104.

Pierwsza część Iz 58, odnosząca się do postu, może także doty-
czyć świętowania szabatu opisanego w drugiej części rozdziału. Iza-
jasz pisze o potrzebie „rozwiązania bezprawnych więzów, zerwania 
powrozów jarzma, wypuszczenia na wolność uciśnionych i złamania 
wszelkiego jarzma” (Iz 58,6). Dalej zaś wzywa: „Gdy głodnemu podasz 
swój chleb i zaspokoisz pragnienie strapionego, wtedy twoje światło 
wzejdzie w ciemności, a twój zmierzch będzie jak południe” (Iz 58,10).

	104	Ellen G. White, Selected Messages, t. 3, s. 258.



127

Zgodnie z przykładem danym przez Jezusa szabat jest ważnym cza-
sem służby dla bliźnich. Praktyczne sposoby takiego służenia mogą 
obejmować:

• 	oferowanie słów pocieszenia i modlitwy osobom przeżywającym 
trudności w Kościele;

• 	odwiedzanie samotnych, chorych, starszych i przebywających 
w szpitalu;

• 	odwiedzanie osób pragnących studiować lekcje biblijne lub potrze-
bujących duchowego ukierunkowania;

• 	udział w zorganizowanych działaniach kościelnych.

Praktyczne zastosowanie

Nie musimy sporządzać listy reguł postępowania w szabat, ale Bóg 
dał nam zasady, którymi powinniśmy się kierować, świętując ten 
dzień. Zastosujmy je do pewnych przykładowych wyzwań związanych 
ze świętowaniem szabatu.

Pomaganie sąsiadowi w budowie płotu. Owszem, Jezus powie-
dział: „Wolno jest w szabat dobrze czynić” (Mt 12,12 BT), ale kontekst 
tej zasady dotyczy wyjątkowych sytuacji, takich jak owca, która wpa-
dła w głęboki dół, z którego nie może się wydostać. Dobre uczynki 
wymagające pracy fizycznej lub pospolitej i nie będące reakcją na cier-
pienie czy bezpośrednie zagrożenie nie są tymi usprawiedliwionymi 
przypadkami, o których mówił Jezus.

Obowiązkowa praca do późna w piątek tylko raz do roku. Może 
się wydawać nieszkodliwe, jeśli zostaniemy w pracy w szabat tylko raz 
czy dwa razy do roku, ale za każdym razem, kiedy świadomie nie jeste-
śmy posłuszni prawu Bożemu, osłabiamy nasz charakter i ułatwiamy 
uleganie grzechowi w przyszłości. Nawet sporadyczne nieposłuszeń-
stwo przygotowuje nas do upadku podczas większej próby. Znacznie 
lepiej jest być otwartym wobec pracodawcy i zająć jednoznaczne sta-
nowisko. Bóg uczci tych, którzy czczą Jego.

15. Dzień, który jest rozkoszą



128 Podręcznik uczniostwa

Oglądanie świeckich imprez i uczestniczenie w nich. Może to 
dotyczyć wydarzeń w pracy czy szkole, rekreacyjnych hobby czy roz-
rywki. Pan uczy: „Jeśli powściągniesz twe nogi od przekraczania sza-
batu, żeby w dzień mój święty spraw swych nie załatwiać” (Iz 58,13). 
Inni mogą nie rozumieć, dlaczego świeckie zajęcia są niestosowne 
w szabat, ale mimo to powinniśmy zachować szacunek dla świętego 
Bożego dnia. Nie osłabi to naszego duchowego wpływu na innych, 
ale wzmocni go, kiedy zobaczą, że miłujemy Boga i jesteśmy wobec 
Niego lojalni.

Pobyt w hotelu w weekend. Podróż, podczas której pozostajemy 
w szabat poza domem, bywa nieunikniona. W takich przypadkach 
możemy przygotować posiłki z wyprzedzeniem, dokonać opłat hotelo-
wych przed szabatem i poprosić, by serwis w pokoju został w tym dniu 
zawieszony. Wręczenie broszury na temat szabatu czy osobistej notki 
wyrażającej nasze przekonania dotyczące szabatu wraz z solidnym 
napiwkiem to dobry sposób składania świadectwa podczas podróży.

Uczestniczenie w weselu przyjaciela. Zaślubiny powinny być 
okazją duchową, ale wesela mogą zawierać wiele elementów niedu-
chowych. Rozważ udział w uroczystości zaślubin i początku wesela 
celem złożenia życzeń i wręczenia prezentu, ale opuść imprezę, zanim 
atmosfera stanie się zdecydowanie nieduchowa.

Współmałżonek nieświętujący szabatu. Jednym z największych 
wyzwań związanych z szabatem jest współmałżonek, który upiera 
się, by w tym dniu oglądać świeckie programy i  filmy w telewizji, 
odtwarzać świecką muzykę i w inny sposób okazywać lekceważenie 
dla świętości szabatu. Czasami można wynegocjować jakiś kompromis, 
ale powinniśmy być ostrożni, by nie domagać się zbyt radykalnych 
zmian w stylu życia tych, którzy jedynie dostosowują się do naszych 
wierzeń. Musimy dać naszym bliskim czas i możliwość dokonania 
zmian, by ich reakcja była naprawdę szczera. Czasami spędzanie 
czasu ze współwierzącymi w czasie szabatu może być owocnym spo-
sobem korzystania z sobotniego odpoczynku bez zakłócania planów 
pozostającej w domu rodziny.



129

Kiedy zastanawiasz się, jak pogłębić własne świętowanie szabatu, 
możesz sobie zadać następujące pomocne pytania: Czy regularnie pod-
trzymuję moje duchowe zainteresowania w powszednie dni tygodnia, 
tak iż z utęsknieniem oczekuję szabatu jako duchowego błogosławień-
stwa? Czy rozpoczynam i kończę święte godziny szabatu z rodziną 
lub w towarzystwie współwierzących? Czy jasno przedstawiłem pra-
codawcy moje intencje, by nigdy nie pracować w godzinach szabatu? 
Czy moje świętowanie szabatu obejmuje regularne uczestniczenie 
w szkole sobotniej i nabożeństwie? Czy zawsze przygotowuję się na sza-
bat, aby nie wykonywać niepotrzebnej pracy i nie robić w tym dniu 
zakupów? Czy w szabat uwzględniam zajęcia, które służą fizycznym 
i duchowym potrzebom innych? I najważniejsze, czy w szabat staram 
się budować osobistą więź z Bogiem?

Kiedy uważnie strzeżesz świętości Bożego świętego dnia, pamię-
taj, że powodem, dla którego go świętujesz, jest pełniejsze poznanie 
Boga i radowanie się w Nim. „Znać Boga oznacza kochać Go”105. Jeśli 
w każdy szabat kierujesz wzrok na Jezusa, sprawy ziemskie stają się 
mało istotne. Twoja miłość do Boga wzrasta, a niebo staje się bliskie.

	105	Ellen G. White, Życie Jezusa, s. 13.

15. Dzień, który jest rozkoszą



(130)

Rozdział 16

BOJAŹŃ BOŻA

Pierwsze z trzech anielskich przesłań z Ap 14 zaczyna się sło-
wami: „Bójcie się Boga i oddajcie mu chwałę” (Ap 14,7). Ten 
nakaz bojaźni Bożej nie powinien być mylony z odczuwaniem 

strachu przed Bogiem. Przeciwnie, z Biblii dowiadujemy się, że „Bóg 
jest miłością” (1 J 4,8.16), a „w miłości nie ma bojaźni, wszak dosko-
nała miłość usuwa bojaźń” (1 J 4,18). Nakaz nieodczuwania strachu 
czy lęku występuje w Biblii ponad pięćdziesiąt razy.

Zatem co to znaczy, kiedy Biblia mówi nam, byśmy bali się Boga? 
Jakiego rodzaju bojaźń może współistnieć z miłością i upodobaniem? 
Hbr 12,28 zawiera wskazówkę, ucząc nas, byśmy służyli Bogu „z naboż-
nym szacunkiem i bojaźnią”. Bojaźń Boża jest tu skojarzona z „sza-
cunkiem”, który został zdefiniowany jako okazywanie czci i szczerego 
podziwu, uwielbienia i respektu. Taki szacunek dla Boga jest pozy-
tywną „bojaźnią”, o której mówią autorzy Biblii.

Poważna radość

Prawdziwa cześć, słusznie kojarzona z postawą powagi, powinna 
także odzwierciedlać wielką radość. Bojaźń Boża to podziw nie tylko 
dla wielkiej potęgi Boga, ale także Jego miłości i miłosierdzia. Kiedy 
Izajasz ujrzał Boga, zawołał: „Biada mi! Zginąłem, bo jestem człowie-
kiem nieczystych warg i mieszkam pośród ludu nieczystych warg, 
gdyż moje oczy widziały Króla, Pana Zastępów” (Iz 6,5). Przebywanie 
w obecności Boga napełniło proroka głęboką pokorą i największym 
uznaniem dla mocy Boga. Ale dopiero objawienie Bożego miłosierdzia, 



131

przejawiającego się w przebaczeniu grzechu, zainspirowało Izajasza 
do poświęcenia życia ofiarnej służbie dla Boga (zob. Iz 6,7-8). Cha-
rakter Boga stanowi doskonałe połączenie sprawiedliwości i miłosier-
dzia, a prawdziwa bojaźń Boża jest pełnym uznaniem obu tych cech.

Przez proroka Jeremiasza Bóg objawił, że kiedy przebaczy Judejczy-
kom i Izraelitom, oczyszczając ich z grzechu, wówczas „ulękną się i zadrżą 
z powodu wszelkiego dobra i wszelkiego dobrobytu, które Ja im przygoto-
wuję” (Jr 33,9). Zwróć uwagę, że bojaźń i drżenie są tu przedstawione jako 
reakcja na pochodzącą od Boga obfitość „dobra” i „dobrobytu”. Podobnie 
psalmista napisał: „Służcie Panu z bojaźnią i weselcie się, z drżeniem złóż-
cie mu hołd” (Ps 2,11). Biblijna bojaźń i drżenie nie odbierają nam radości. 
Nie oznaczają wierzącego, który truchleje ze strachu przed sądem, ale 
kogoś, kto jest do głębi przejęty wdzięcznością za miłość i niezasłużone 
przebaczenie! Kiedy Duch Święty daje nam objawienie majestatycznego 
charakteru Boga, tak iż czujemy, że jesteśmy w obecności Tego, który jest 
nieskończony w swojej świętości i miłości, wówczas ogarnia nas poczu-
cie powagi, a jednocześnie wielka nadzieja i radość. Dlatego w psalmie 
czytamy: „Dasz mi poznać drogę życia, obfitość radości w obliczu twoim, 
rozkosz po prawicy twojej na wieki” (Ps 16,11).

Szacunek dla imienia Boga

Trzecie przykazanie biblijnego Dekalogu, prawa moralnego, brzmi: 
„Nie nadużywaj imienia Pana, Boga twojego, gdyż Pan nie zostawi bez 
kary tego, który nadużywa imienia jego” (Wj 20,7). Ponieważ Bóg jest 
święty, powinniśmy traktować Jego imię z największym szacunkiem. 
Nie powinniśmy używać imienia Boga czy Jezusa jako pustych wyra-
żeń ani nawet wypowiadać eufemizmów brzmiących podobnie do tych 
imion. Psalmista mówi: „Święte i straszne jest imię jego” (Ps 111,9).

Choć prawdą jest, że Bóg jest naszym Przyjacielem, to jednak nie 
jest On podobny do błądzących, śmiertelnych ludzi. Jest Wszech-
mocnym Stwórcą i Władcą wszechświata. On mówi: „Mniemałeś, 

16. Bojaźń Boża



132 Podręcznik uczniostwa

żem tobie podobny” (Ps 50,21). Pismo Święte wyraźnie podkreśla, 
że Bóg różni się od nas pod wieloma względami. „Bo myśli moje, to 
nie myśli wasze, a drogi wasze, to nie drogi moje — mówi Pan, lecz 
jak niebiosa są wyższe niż ziemia, tak moje drogi są wyższe niż drogi 
wasze i myśli moje niż myśli wasze” (Iz 55,8-9). Popełniamy wielki 
błąd, jeśli postrzegamy Boga i Jego imię podobnie jak zwyczajne osoby 
i pojęcia. Dlatego Jezus nauczył nas modlić się: „Ojcze nasz, któryś 
jest w niebie, święć się imię twoje” (Mt 6,9).

Musimy pamiętać, że imię Boga jest święte, bo reprezentuje Jego 
osobę i charakter. Nie ma żadnej szczególnej świętości przypisanej 
do oryginalnych hebrajskich czy greckich liter, którymi napisana 
została Biblia, ani precyzyjnej wymowy imion Boga w tych językach. 
Imię Boga jest święte, bo Bóg, którego to imię reprezentuje, jest 
święty. Powinniśmy więc z szacunkiem wypowiadać wszelkie imiona 
i tytuły odnoszące się do Niego. Jednak Pismo Święte nie uczy, że 
świętość odnosi się jedynie do imion Boga w języku hebrajskim ani 
że tłumaczenie Jego imienia na inne języki to coś złego. Taki pogląd 
jest skrajny i wprowadza zamieszanie w kwestię szacunku dla Boga, 
myląc ją z szacunkiem dla ludzkich języków.

Szacunek w modlitwie

Kiedy się modlimy, nasza poza i postawa powinny odzwierciedlać 
szacunek dla Boga. Jeśli jesteśmy w stanie uklęknąć podczas oso-
bistej modlitwy, taka poza najlepiej wpływa na nasze serce i umysł, 
uświadamiając nam zależność od Boga i podległość wobec Niego. Dla 
niektórych osób klęczenie może być zbyt bolesne i trudne. Bóg rozu-
mie takie sytuacje i oczywiście bardziej zależy Mu na pokorze serca 
wobec Niego niż odpowiedniej pozie w czasie modlitwy. Ponieważ 
Biblia wzywa nas, byśmy „bez przystanku się modlili” (1 Tes 5,17), 
często może się zdarzyć, że będziemy się modlić stojąc, siedząc czy 
idąc. Bóg wysłucha każdą taką modlitwę.



133

Niemniej liczne są przykłady modlitwy na klęczkach. Taka poza 
wydaje się pozytywną oznaką czci i wyrazem pokory człowieka. „Pójdź-
cie, pokłońmy się i padnijmy na twarz! Klęknijmy przed Panem, który 
nas uczynił!” (Ps 95,6).

Szacunek dla Słowa Bożego

Apostoł Paweł radzi nam: „Z bojaźnią i ze drżeniem zbawienie swoje 
sprawujcie” (Flp 2,12). Choć nie powinniśmy lękać się Boga, mamy 
poważnie traktować Jego Słowo. Powinniśmy bać się skutków lekce-
ważenia go. Kiedy Izraelici drżeli z lęku przed chwałą Boga, która 
ukazała się na Górze Synaj, Mojżesz zapewnił ich: „Nie bójcie się, 
bo Bóg przyszedł, aby was doświadczyć i aby bojaźń przed nim była 
w was, byście nie grzeszyli” (Wj 20,20). Z jednej strony wezwał ich, 
by porzucili lęk, a z drugiej wskazał, iż powinni odczuwać bojaźń — 
zdrowy szacunek dla Bożych przykazań — chroniącą ich przed strasz-
nymi skutkami grzechu.

Szacunek stanowi postawę zaufania do Boga oraz nieufności wobec 
samego siebie, przejawiającą się w posłuszeństwie Słowu Bożemu. 
Bóg mówi: „Lecz Ja patrzę na tego, który jest pokorny i przygnębiony 
na duchu i który z drżeniem odnosi się do mojego słowa” (Iz 66,2). 
Odnoszenie się ze drżeniem do Słowa Bożego oznacza poświęca-
nie czasu na jego regularne czytanie oraz głębokie zainteresowanie 
mądrością i pouczeniem, które z niego płynie. Nawet sposób obcho-
dzenia się z Biblią powinien być nacechowany ostrożnością i wyróż-
niać ją spośród zwykłych książek. Nie należy kłaść jej byle gdzie czy 
używać jako podkładki pod szklankę. Traktowanie egzemplarza Biblii 
w sposób lekceważący wywiera wpływ na umysł i kształtowanie men-
talnej postawy wobec jej treści i przesłania.

16. Bojaźń Boża



134 Podręcznik uczniostwa

Szacunek dla domu Bożego

Innym polem, na którym należy okazywać szacunek dla Boga, jest 
to, jak odnosimy się do domu modlitwy. „Bóg groźny jest w gronie 
świętych, potężny i straszny nad wszystkich wokół niego” (Ps 89,7). 
Musimy pamiętać, że kiedy przychodzimy do domu modlitwy w świę-
tym dniu, uczestniczymy w nabożeństwie przed obliczem samego 
Boga. Bóg pouczył Izraelitów: „Będziecie przestrzegać moich sabatów 
i będziecie moją świątynię zbożnie czcić; Jam jest Pan” (Kpł 19,30). 
Świadomość tego prowadzi nas do odpowiedniego zachowania.

„Gdyby osoby przybywające do domu modlitwy miały autentyczny 
szacunek dla Pana i pamiętały, że są w Jego obecności, panowałaby tam 
błoga i pełna powagi cisza. Szepty, śmiechy i rozmowy dopuszczalne 
w zwykłych miejscach, nie powinny się zdarzać w domu, w którym 
oddaje się cześć Bogu. Umysł powinien być przygotowany do słucha-
nia Słowa Bożego, aby wywierało ono odpowiedni wpływ na serce”106.

Możemy zachowywać atmosferę szacunku w domu modlitwy, nie 
prowadząc tam błahych rozmów, wyłączając telefon komórkowy pod-
czas nabożeństwa, ucząc nasze dzieci, że nie wolno im biegać ani bawić 
się w miejscu nabożeństwa oraz bacznie zwracając uwagę na osoby 
prowadzące nabożeństwo i czynnie w nim uczestnicząc. Skupienie 
uwagi podczas nabożeństwa i pomaganie innym w tym samym jest 
podstawową zasadą, którą powinniśmy się kierować w domu Bożym. 
Kiedy głoszone jest Słowo Boże, „słuchaj uważnie. Nie przysypiaj ani 
na chwilę, bo przez tę drzemkę możesz przeoczyć słowa, których naj-
bardziej potrzebujesz”107.

Szacunek w czasie nabożeństwa to coś więcej niż zachowanie ciszy 
i spokojne siedzenie. Obejmuje on także uczestniczenie w nabożeń-
stwie całym sercem i szczere zainteresowanie. Składa się nań śpiewa-
nie pieśni, klękanie do modlitwy, czytanie wskazanych fragmentów 
Biblii, a nawet serdeczne potwierdzenie „Amen!” i „Chwała Panu!” pod-

	106	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 5, s. 492.
	107	Tamże, s. 493.



135

czas kazania Słowa Bożego. „Pozbawiona życia postawa uczestników 
nabożeństwa w domu Bożym jest jednym z najważniejszych powodów, 
dla których służba kaznodziejska nie przynosi lepszych efektów”108. 
Nie tylko hałas i zamieszanie w domu modlitwy świadczą o braku 
szacunku w sercu. Podobnie przejawem braku szacunku są bezczyn-
ność, obojętność i lekceważenie obecności Boga i mocy Jego Słowa!

Choć skupienie uwagi i aktywny udział w nabożeństwie stanowią 
ważne elementy szacunku dla Boga, powinniśmy unikać sztucznych, 
teatralnych i pretensjonalnych sposobów „ożywiania” nabożeństwa. 
Kiedy pojawiają się teatralne zachowania i pusta wesołość mające 
rozbawić uczestników czy wywołać aplauz, nie ma mowy o szacunku 
dla Boga. Atmosfera świeckiego występu wypiera spokojny wpływ 
Ducha Świętego. Nabożeństwo powinno być pełne entuzjazmu i rado-
ści, ale bez kompromisu w kwestii jego powagi, porządku i świętości.

Ostatnim aspektem szacunku dla Boga i domu Bożego podczas 
publicznego nabożeństwa jest nasz wygląd. W ostatnich latach stało 
się popularne twierdzenie, iż Bóg nie dba o to, jak jesteśmy ubrani, 
kiedy przybywamy, by oddawać Mu cześć. Oczywiście prawdą jest, że 
nigdy nie powinniśmy wykluczać czy poniżać kogokolwiek z powodu 
ubioru noszonego podczas nabożeństwa. Weźmy jednak pod uwagę, 
że w czasach biblijnych kapłani otrzymali szczegółowe instrukcje 
co do ubioru i służby w świątyni (zob. Wj 28). Zauważ także, że Bóg 
nakazał swoim wyznawcom wyprać odzież przed spotkaniem z Nim 
i przyjęciem Jego prawa (zob. Wj 19,10.14).

Przykłady te sugerują, że nie powinniśmy obojętnie podchodzić 
do kwestii naszego wyglądu w domu Bożym, ale powinniśmy zadbać 
o czystość, umiarkowanie i godny ubiór. Odpowiedni strój może się 
różnić w zależności od kultury, ale do domu Bożego powinniśmy ubrać 
się w to, co mamy najlepszego. Byłoby niestosowne, gdybyśmy do pracy 
zakładali w garnitur, a do domu Bożego przychodzili ubrani w dżinsy 
i bawełnianą koszulkę. Ponadto, skoro w obecności Boga nawet anioło-
wie zakrywają się skrzydłami (zob. Iz 6,1-2), tym bardziej my powinni-

	108	Tamże, s. 493.

16. Bojaźń Boża



136 Podręcznik uczniostwa

śmy przyodziać się stosownie, kiedy udajemy się na wspólne nabożeń-
stwo. Dobór odzieży podczas wizyty w domu Bożym wywiera wpływ 
zarówno na nas samych, jak i na innych, świadcząc o tym, jaką wagę 
przywiązujemy do Boga i Jego Słowa.

Praktyczne zastosowanie

Cześć dla Boga to postawa serca odzwierciedlająca głęboką miłość 
i szacunek dla Niego. Prowadzi nas do szczególnie ostrożnego trakto-
wania tego, co Bóg nazywa świętym. Być może po przeczytaniu tego 
rozdziału Bóg objawił ci sprawy, w których niedbała postawa wobec 
świętych rzeczy wkradła się w twoje serce i życie. Postanów traktować 
to, co święte, w szczególny sposób. Czyniąc to, będziesz wywyższał 
Boga i Jego Słowo w twoich myślach oraz wobec ludzi wokoło ciebie.

Na koniec słowo ostrzeżenia. Nigdy nie powinniśmy żywić ducha 
krytycyzmu wobec ludzi, których podejrzewamy o brak czci dla Boga. 
Prawdziwa cześć wobec Niego będzie nas prowadzić do postawy podob-
nej do tej, jaką okazał Izajasz w obecności Boga: „Biada mi! Zginąłem!” 
(Iz 6,5). To właśnie pokora czyni nas prawdziwymi czcicielami Boga, 
a jednocześnie najbardziej łaskawymi i wyrozumiałymi dla słabości 
naszych bliźnich. Cześć dla Boga jest tą sferą, która bardzo łatwo 
wymyka się naszej uwadze, kiedy tracimy czujność. Zatem bądź miły 
i wyrozumiały, kiedy widzisz, że inni nie odzwierciedlają biblijnego 
ideału czci dla Boga. Zamiast skupiać uwagę na cudzych słabościach, 
staraj się stosować przesłanie Ap 14,7: „Bójcie się Boga i oddajcie mu 
chwałę, gdyż nadeszła godzina sądu jego”. Czyniąc to, doświadczysz 
błogosławieństwa, jakie płynie z prawdziwej czci dla Boga. „Szczęśliwy 
jest człowiek, który stale trwa w bojaźni Bożej” (Prz 28,14).



(137)

Rozdział 17

SKARB W NIEBIE

Bóg jest jedyną istotą we wszechświecie mającą życie w samym 
sobie. Wszystkie stworzenia otrzymały życie od Niego i są 
utrzymywane przy życiu przez Niego. Kiedy szatan zwiódł 

Ewę w Edenie, wprowadził ją w błąd co do źródła życia. Schlebiając 
jej, zasugerował, że nawet nieposłuszni Bogu ludzie „na pewno nie 
umrą” (Rdz 3,4), choć Bóg ostrzegał ich przed śmiercią. W ten spo-
sób diabeł sugerował, że ludzkość posiada życie niezależnie od Boga. 
Ewa spożyła zakazany owoc, gdyż dała się oszukać i uznała, że może 
żyć, nawet jeśli zbuntuje się przeciwko Niemu.

Obecnie zwiedzenie, na które nabrali się nasi prarodzice, nadal 
zbiera żniwo na całym świecie. Zamiast postrzegać siebie jako jedy-
nie zarządzających tym, co należy do Boga — naszym życiem, cia-
łem, dziećmi i własnością — jesteśmy kuszeni, by sądzić, że wszystko 
w tym życiu jest nasze i możemy z tym robić, co nam się podoba. Biblia 
uczy, że jest inaczej. „Albo czy nie wiecie, że ciało wasze jest świąty-
nią Ducha Świętego, który jest w was i którego macie od Boga, i że 
nie należycie też do siebie samych? Drogoście bowiem kupieni. Wysła-
wiajcie tedy Boga w ciele waszym” (1 Kor 6,19-20).

Odpowiedzialność wobec Boga

W Łk 12 Jezus przedstawił przypowieść, w której bogacz jeszcze bar-
dziej się wzbogacił, kiedy jego pola nadzwyczajnie obrodziły. Wypadało, 
by podziękował za to Bogu, który obdarzył go zdolnością pomnażania 
majątku, a ponadto zapewnił słońce i deszcz oraz dał wzrost ziarnu. 



138 Podręcznik uczniostwa

Ale zamiast rozważyć to, jak Bóg chciałby zadysponować jego bogac-
twem — być może w celu pomagania potrzebującym albo szerzenia 
dzieła Ewangelii — bogacz postanowił powiększyć swoje spichlerze 
i zatrzymać wszystko dla siebie, aby żyć w jeszcze większym dostatku. 
„Ale rzekł mu Bóg: Głupcze, tej nocy zażądają duszy twojej; a to, co 
przygotowałeś, czyje będzie? Tak będzie z każdym, który skarby gro-
madzi dla siebie, a nie jest w Bogu bogaty” (Łk 12,20-21). Ów człowiek 
uznał, że przed nikim nie odpowiada i może żyć wyłącznie dla siebie. 
Pomylił się. Morał tej historii jest taki, że pewnego dnia zdamy Bogu 
sprawę z tego, jak zarządzaliśmy tym, co nam powierzył.

Zarządzanie cudzą własnością i troska o nią to inaczej szafarstwo. 
Taką właśnie rolę mamy do wypełnienia jako istoty stworzone przez 
Boga. Pan z radością błogosławi nas życiem i dobrami materialnymi, 
ale całe stworzenie nadal należy do Niego (zob. Ps 50,10). Dlatego 
jako szafarze Bożej własności musimy mieć na względzie zamierzenia 
Boga, zanim zdecydujemy, jak wykorzystać powierzone nam pieniądze 
i dobra. Pierwszym krokiem do zrozumienia woli Boga w sprawach 
finansowych jest zrozumienie niesamolubnej natury Boga.

Dobroczynne serce

Biblia przedstawia Boga jako Tego, który daje nam życie i wszystko, 
czego potrzebujemy — chleb powszedni, skruchę, przebaczenie, zwy-
cięstwo, łaskę, miłość, mądrość, Ducha Świętego, królestwo i życie 
wieczne. „Albowiem tak Bóg umiłował świat, że Syna swego jednorodzo-
nego dał, aby każdy, kto weń wierzy, nie zginął, ale miał żywot wieczny” 
(J 3,16). Serce Boga jest sercem ofiarnej i miłościwej dobroczynności, 
gdyż „Bóg jest miłością” (1 J 4,8.16). Ofiarność wobec innych stanowi 
zasadniczy wyraz Jego charakteru. Jeśli naszym celem jest podobień-
stwo do Jezusa, to my także musimy nauczyć się ofiarności.

Niestety, niesamolubne, ofiarne obdarzanie innych nie jest natu-
ralne dla nieodrodzonego ludzkiego serca. Znacznie łatwiej przycho-



139

dzi ludziom wydawać pieniądze na zbędne, a nawet szkodliwe luksusy 
dla siebie i swoich bliskich. Diabeł żeruje na tej słabości i kusi nas przy 
pomocy „ułudy bogactw” (Mk 4,19). Szukamy zadowolenia z posiada-
nia rzeczy, ale przekonujemy się, że im więcej mamy, tym mniej zado-
wolenia nam to przynosi. Wydajemy coraz więcej, aż w końcu wymyka 
się to spod kontroli i prowadzi do zadłużania się (zob. Prz 22,7). Dla-
tego Jezus ostrzega nas: „Baczcie, a wystrzegajcie się wszelkiej chci-
wości, dlatego że nie od obfitości dóbr zależy czyjeś życie” (Łk 12,15).

Apostoł radzi: „Niech życie wasze będzie wolne od chciwości; poprze-
stawajcie na tym, co posiadacie; sam bowiem powiedział: Nie porzucę 
cię ani cię nie opuszczę”. Ten fragment przypomina nam, że nasza 
więź z Jezusem, który nigdy nas nie porzuci ani nie opuści, jest jedy-
nym źródłem trwałego zadowolenia. Kiedy Jezus mieszka w sercu, 
nasze finansowe decyzje odzwierciedlają dobroć serca Boga. Jesteśmy 
tak wdzięczni za zbawienie, iż zamiast na doczesne rzeczy dla siebie 
wolimy przeznaczyć nasze środki dla wiecznego zbawienia bliźnich. 
Jak możemy to czynić? Aby odpowiedzieć na to pytanie, zbadajmy, co 
Biblia mówi o dziesięcinach i darach.

System dziesięcinowy

Dwanaście plemion Izraela — z wyjątkiem plemienia Lewiego — 
otrzymało dziedzictwo w Kanaanie. Lewici zostali wybrani, by słu-
żyć w świątyni i czcić Boga. To plemię zostało objęte innym planem, 
który Bóg wyjaśnił w Lb 18,21.24: „Lewitom zaś dałem oto jako dzie-
dzictwo każdą dziesięcinę w Izraelu za ich służbę, którą spełniają 
w Namiocie Zgromadzenia. (...) Ponieważ dziesięcinę synów izrael-
skich, którą ci składają w darze ofiarnym Panu, dałem jako dziedzic-
two Lewitom, dlatego powiedziałem o nich: Nie będą mieć dziedzic-
twa wśród synów izraelskich”.

Zamiast otrzymać ziemię w dziedzictwo, Lewici otrzymali „dzie-
sięcinę w Izraelu za ich służbę, którą spełniają”. Słowo „dziesięcina” 

17. Skarb w niebie



140 Podręcznik uczniostwa

oznacza jedną dziesiątą całości. Każde plemię było zobowiązane 
do oddawania dziesiątej części dochodów z plonów i stad jako „dzie-
dzictwo” Lewitów za ich pracę w służbie Bożej. Tak więc dziesięcina 
była Bożym sposobem utrzymania tych, którzy zostali poświęceni 
aktywności religijnej i nauczaniu, więc nie mogli regularnie wykony-
wać działalności zarobkowej.

W 1 Kor 9,13-14 apostoł Paweł sugeruje, że system ustanowiony 
dla utrzymania kapłanów i Lewitów służących w świątyni obecnie 
ma służyć utrzymaniu kaznodziejów Ewangelii. „Czy nie wiecie, że 
ci, którzy służbę w świątyni sprawują, ze świątyni żyją, a którzy przy 
ołtarzu służą, cząstkę z ołtarza otrzymują? Tak też postanowił Pan, 
ażeby ci, którzy Ewangelię zwiastują, z Ewangelii żyli”. Paweł mówi 
tu najpierw o tych, którzy „przy ołtarzu służą”, nawiązując do kapła-
nów i Lewitów jako utrzymywanych z dziesięcin i darów przynoszo-
nych do świątyni. Następnie oświadcza, że „tak też”, czyli jak kapłani 
utrzymywani byli z dziesięciny, „postanowił Pan”, by ci, którzy głoszą 
Ewangelię dzisiaj, byli utrzymywani w podobny sposób. Wiernie odda-
jąc dziesięcinę, inwestujemy w głoszenie Ewangelii i współdziałamy 
z Bogiem w misji ratowania ludzkości.

Poświęcona Panu

W Kpł 27,30 czytamy, że „wszelka dziesięcina z płodów ziemi 
(...) należy do Pana. Jest ona poświęcona Panu”. Dziesięcina należy 
do Boga. Jak była potrzebna na utrzymanie kapłanów w czasach sta-
rotestamentowych, tak jest potrzebna dzisiaj na utrzymanie pastorów, 
ewangelistów i innych osób pracujących w służbie Ewangelii. Ponieważ 
jest „poświęcona Panu” — przeznaczona przez Boga do tego świętego 
celu — nie jest nasza i nie możemy z nią robić, co nam się podoba. 
Oddawanie dziesięciny Bogu jest więc kwestią uczciwości.

Rozważ mocną radę udzieloną w Księdze Malachiasza. Podkreśla 
ona nie tylko święty charakter dziesięciny, ale także wspaniałe obiet-



141

nice dane tym, którzy wiernie oddają ją Bogu. „Czy człowiek może 
oszukiwać Boga? Bo wy mnie oszukujecie! Lecz wy pytacie: W czym 
cię oszukaliśmy? W dziesięcinach i daninach. Jesteście obłożeni klą-
twą, ponieważ mnie oszukujecie, wy, cały naród. Przynieście całą 
dziesięcinę do spichlerza, aby był zapas w moim domu, i w ten spo-
sób wystawcie mnie na próbę! — mówi Pan Zastępów — czy wam 
nie otworzę okien niebieskich i nie wyleję na was błogosławieństwa 
ponad miarę” (Ml 3,8-10).

Często zadawane pytania dotyczące dziesięciny

Od jakiej podstawy należy obliczać dziesięcinę? W czasach 
Izraela plony, stada i trzody oznaczały „dochód”, od którego obliczana 
była dziesięcina. Obecnie większość ludzi oddaje po prostu dziesięć 
procent swojego wynagrodzenia i innych dochodów. Nie oznacza to 
wypłaty po odjęciu podatków, ale pełną wypłatę brutto. To jest nasz 
prawdziwy dochód. W takim przypadku nie trzeba oddawać dziesię-
ciny ze zwrotów podatków.

Co zrobić, jeśli po opłaceniu rachunków nic mi nie zostaje? 
W Prz 3,9 czytamy: „Czcij Pana darami ze swojego mienia i z pierwo-
cin wszystkich swoich plonów!”. Dziesięcina, czyli dziesiąta część 
dochodu, powinna być oddawana jako pierwsza, jeszcze przed opła-
ceniem rachunków. Należy ona do Boga i powinniśmy niezwłocznie 
oddać ją Jemu. Pamiętaj, że Bóg obiecuje „otworzyć okna niebieskie” 
(Ml 3,10), jeśli będziesz wierny w tej kwestii. Możemy wierzyć w tę 
obietnicę. Aby wiernie oddawać dziesięć procent naszego dochodu 
wraz z dobrowolnymi darami, możemy potrzebować lepszego zarzą-
dzania finansami. Ale kiedy zrobimy wszystko, co w naszej mocy, Bóg 
obiecuje, że się o nas zatroszczy.

Czy można oddawać mniej niż dziesięć procent? Oddawanie 
mniej niż dziesięć procent to nie dziesięcina, gdyż dziesięcina ozna-
cza jedną dziesiątą, czyli właśnie dziesięć procent. W Ml 3,10 zostali-

17. Skarb w niebie



142 Podręcznik uczniostwa

śmy wezwani do przyniesienia „całej dziesięciny” do spichlerza. Jeśli 
to uczynimy, otrzymamy „błogosławieństwo ponad miarę”. Nie jest to 
obietnica, iż staniemy się bogaci, ale oznacza to, że Bóg zaopiekuje 
się nami, zarówno duchowo, jak i fizycznie.

Gdzie powinienem oddawać dziesięcinę? W czasach starotesta-
mentowych dziesięcina Izraelitów była zbierana w świątynnym „spi-
chlerzu” (Ml 3,10), z którego byli zaopatrywani kapłani i Lewici. Bóg 
dał swoim wiernym ścisłe polecenie, by nie dysponowali nią według 
swojej woli, „każdy, jak mu się podoba” (zob. Pwt 12,8), ale by przynieśli 
ją „na miejsce, które Pan, Bóg wasz, wybierze na mieszkanie dla swego 
imienia” (Pwt 12,11). Tam właśnie służbę Bożą pełnili Lewici, którzy 
byli utrzymywani z dziesięciny. Podobnie my powinniśmy oddawać 
naszą dziesięcinę w Kościele Adwentystów Dnia Siódmego, który 
zatrudnia kaznodziejów, ewangelistów i innych pracowników. Mówiąc 
bardziej szczegółowo, każdy z członków Kościoła powinien oddawać 
dziesięcinę w zborze, do którego należy. Stamtąd jest ona przeka-
zywana do diecezji, „spichlerza”, z którego opłacani są pracownicy. 
Pozostała jej część jest przekazywana na wyższe poziomy organizacji 
Kościoła jako utrzymanie ogólnoświatowego dzieła.

Czy mogę oddać część dziesięciny na  innego rodzaju war-
tościową służbę? Dziesięcina została poświęcona dla użytku pra-
cowników zatrudnionych w dziele Bożym. Ellen G. White napisała: 
„Bóg udzielił szczegółowych wskazówek co do użycia dziesięciny. (...) 
Część, którą Bóg zarezerwował dla siebie, nie może być przeznaczana 
na inne cele, których On nie wymienił. Niech nikt nie sądzi, że ma 
prawo zatrzymać dziesięcinę i użyć ją zgodnie z własnym osądem. Nie 
wolno jej wydawać na siebie w żadnych okolicznościach ani w żaden 
sposób, który wydaje się słuszny, nawet jeśli jest związany z dziełem 
Pańskim”109. W świetle tej rady i biblijnego przeznaczenia dziesięciny 
powinniśmy oddać pełną dziesięcinę w sposób określony przez Boga.

Czy pastorzy dużych zborów bogacą się, podczas gdy pasto-
rzy małych zborów żyją w niedostatku? W Kościele Adwentystów 

	109	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 9, s. 247.



143

Dnia Siódmego wszyscy pastorzy są wynagradzani zgodnie z tą samą 
podstawą, z niewielkimi modyfikacjami związanymi z latami służby 
i kosztami utrzymania. Wynagrodzenie pastora nie zależy bezpośred-
nio od sumy dziesięciny oddawanej przez dany zbór.

Czy powinniśmy oddawać dziesięcinę, jeśli pastor czy kierow-
nictwo decyzji dopuszcza się niewierności? Choć czasami możemy 
nie zgadzać się z duchowymi przywódcami opłacanymi z dziesięciny, 
musimy pamiętać, że oddajemy ją nie kaznodziejom, ale Bogu. W cza-
sach Malachiasza, kiedy Bóg polecił swojemu ludowi oddawać Mu 
„całą dziesięcinę” (Ml 3,10), utrzymywani z niej kapłani przejawiali 
oznaki poważnego zepsucia (zob. Ml 2,7-9). Mimo to Bóg powiedział, 
że zatrzymując dziesięcine, Izraelici okradają Boga. Ellen G. White 
udzieliła mądrej rady, jak należy postępować w takich sytuacjach: 
„Niektórzy nie są zadowoleni słysząc tę prawdę i mówią: «Nie będę 
oddawał dziesięciny; nie mam zaufania co do sposobu wydawania tych 
pieniędzy przez osoby odpowiedzialne za dzieło». Ale czy będziecie 
okradać Boga, bo wydaje się wam, że sposób kierowania dziełem nie 
jest właściwy? Wyraźcie swoje zastrzeżenia głośno i wyraźnie, w duchu 
braterstwa, kierując je do właściwych osób. Wyślijcie petycje w spra-
wach, które należy uporządkować. Nie powstrzymujcie jednak dzieła 
Bożego i okażcie się wiernymi, choćby inni byli niewierni”110.

Dobrowolne dary

Kiedy uważnie zastanowimy się nad Ml 3,8, odkrywamy, że okra-
danie Boga może polegać nie tylko na zatrzymywaniu dziesięciny, ale 
także na zatrzymywaniu dobrowolnych darów. Kiedy Izraelici przy-
bywali do świątyni, przynosili ze sobą ofiary — ofiary zagrzeszne, 
ofiary pojednania, ofiary całopalne, ofiary pokoju i ofiary z pokar-
mów. Oddawali także specjalne dary na budowę i konserwację świą-
tyni, poświęcenie ołtarza i świątyni oraz dary związane z trzema 

	110	Ellen G. White, Rozsądne szafarstwo, Warszawa 1999, s. 61.

17. Skarb w niebie



144 Podręcznik uczniostwa

dorocznymi pielgrzymkami do Jerozolimy. Oddawanie darów obok 
dziesięciu procent dziesięciny było regularną częścią doświadczenia 
nabożeństwa ludu Bożego. „Każdy przyjdzie z odpowiednim darem 
swoim według błogosławieństwa, jakiego Pan, Bóg twój, ci udzielił” 
(Pwt 16,17; zob. także 1 Kor 16,2).

Finansowe potrzeby zborów są zaspokajane z dobrowolnych darów 
ich członków — darów oddawanych oprócz dziesięciny. Choć Biblia 
nie określa ich procentowej wysokości, dobrze jest ustalić określoną 
procentową wartość darów oddawanych zborowi. Osoby, które zaczy-
nają oddawać dziesięcinę, mogą potrzebować okresu przystosowania, 
zanim zaczną oddawać dobrowolne dary. Mogą zacząć od darów wyno-
szących jeden czy dwa procent dochodu. Osoby zamożne oddają nie-
rzadko dziesięć, a nawet piętnaście procent swojego dochodu. Wiele 
zborów adwentystycznych działa w oparciu o trzy do pięciu procent 
dochodu swoich członków.

Zaleca się oddawanie darów na miejscowy zbór w kopercie z wyszcze-
gólnieniem, iż przeznaczone są one na zasilenie budżetu zboru. Pie-
niądze przeznaczone na ten cel są używane w celu opłacenia publi-
kacji i materiałów ewangelizacyjnych, usprawnień i napraw własno-
ści zboru, opłatę rachunków i kosztów funkcjonowania. Obok darów 
na zbór możesz rozważyć także oddawanie darów na diecezję, unię, 
służby medialne, programy młodzieżowe i inne wartościowe inicjatywy.

Biblia zachęca chrześcijan do pielęgnowania szczodrości serca przez 
obfite i ochocze oddawanie darów: „A powiadam: Kto sieje skąpo, 
skąpo też żąć będzie, a kto sieje obficie, obficie też żąć będzie. Każdy, 
tak jak sobie postanowił w sercu, nie z żalem albo z przymusu; gdyż 
ochotnego dawcę Bóg miłuje” (2 Kor 9,6-7). Istnieje ścisłe powiązanie 
między finansowym wspieraniem przez nas Kościoła a naszym umi-
łowaniem Kościoła. Ci, którzy najwięcej łożą finansowo na sprawę 
Bożą, zazwyczaj będą najbardziej jej sprzyjać.



145

Praktyczne zastosowanie

Pewnego dnia Jezus pochwalił ubogą kobietę za jej wyjątkową szczo-
drość. „A podniósłszy oczy, ujrzał bogaczy, wrzucających swe dary 
do skarbnicy. Ujrzał też pewną ubogą wdowę, wrzucającą tam dwa gro-
sze, i rzekł: Zaprawdę, powiadam wam, iż ta uboga wdowa wrzuciła 
więcej niż wszyscy. Albowiem oni wszyscy dorzucili do darów z tego, 
co im zbywa, ona zaś złożyła z niedostatku swojego wszystko, co miała 
na swe utrzymanie” (Łk 21,1-4). Być może kluczem do szczodrego 
serca nie jest to, jak dużo oddajemy, ale jak wielka jest nasza ofiarność.

Poświęć czas na rozważenie twojego finansowego szafarstwa. Czy 
jesteś uczciwy wobec Boga w oddawaniu dziesięciny? Czy wiernie 
i konsekwentnie oddajesz dziesięć procent swojego dochodu? Czy 
jesteś szczodry i ofiarny w dobrowolnych darach? W świetle wieczności 
rozważ z modlitwą, jak dużo inwestujesz finansowo w dzieło Pańskie. 
Pamiętaj, „gdzie jest skarb twój — tam będzie i serce twoje” (Mt 6,21).

17. Skarb w niebie



(146)

Rozdział 18

OSIEM ZASAD ZDROWIA

Jeżeli pilnie słuchać będziesz głosu Pana, Boga twego, i czynić 
będziesz to, co prawe w oczach jego, i  jeżeli zważać będziesz 
na przykazania jego, i strzec będziesz wszystkich przepisów jego, 

to żadną chorobą, którą dotknąłem Egipt, nie dotknę ciebie, bom Ja, 
Pan, twój lekarz” (Wj 15,26).

Od początku Bóg stworzył nas do życia w zgodzie z Jego przyka-
zaniami. Dotyczy to nie tylko prawa moralnego rządzącego naszym 
zdrowiem duchowym, ale także praw naturalnych rządzących naszym 
zdrowiem fizycznym. Jedynie jeśli „zważamy na Jego przykazania” 
i staramy się współdziałać z tymi prawami, możemy doświadczyć 
całościowego uzdrowienia. Podążając wskazaną przez Boga drogą 
do optymalnego zdrowia fizycznego, możemy uniknąć wielu chorób, 
które niegdyś nękały Egipcjan, a obecnie są plagą całego świata.

Wysławiajcie Boga w ciele waszym

Czystość serca i umysłu to nie jedyne ważne aspekty chrześcijań-
skiego życia. Biblia uczy także, że powinniśmy troszczyć się o nasze 
ciało. „Albo czy nie wiecie, że ciało wasze jest świątynią Ducha Świę-
tego, który jest w was i którego macie od Boga, i że nie należycie też 
do siebie samych? Drogoście bowiem kupieni. Wysławiajcie tedy Boga 
w ciele waszym” (1 Kor 6,19-20).

Choć królestwo Boże to więcej niż „pokarm i napój” (Rz 14,17), wybory 
wpływające na nasze zdrowie fizyczne także są ważne dla Boga. „Czy 
jecie, czy pijecie, czy cokolwiek czynicie, wszystko czyńcie na chwałę 
Bożą” (1 Kor 10,31). Pan pragnie naszego dobra i wie, że nasze zdro-



147

wie fizyczne wpływa na nasz sposób myślenia i postępowania, także 
w sprawach duchowych. Zdrowie ciała sprzyja jasności umysłu, dzięki 
czemu łatwiej pojmujemy prawdę, odpieramy pokusy i toczymy duchową 
walkę. Ponadto zdrowie fizyczne pomaga nam zachować lepsze samo-
poczucie, a Bóg nie chce, abyśmy doświadczali zbędnego cierpienia. 
„Umiłowany! Modlę się o to, aby ci się we wszystkim dobrze powodziło 
i abyś był zdrów tak, jak dobrze się ma dusza twoja” (3 J 1,2).

Zmiana nawyków

W kwestii zdrowego stylu życia wszyscy potrzebujemy wsparcia 
i motywacji. Od czasu kiedy nasi prarodzice upadli w kwestii ape-
tytu i spożyli zakazany owoc, dziedziczymy silne skłonności do nie-
zdrowych wyborów. Jemy za dużo tego, czego jeść nie powinniśmy, 
a za mało tego, co powinniśmy. Nie ćwiczymy tyle, ile powinniśmy, 
nie pijemy dostatecznie dużo wody, a nierzadko oddajemy się niezdro-
wym nawykom i praktykom. Wszystko to prowadzi do coraz częstszego 
występowania chorób związanych ze stylem życia, a u wielu ludzi powo-
duje także silne poczucie winy i utratę szacunku do samego siebie.

Jakże pocieszająca jest świadomość, że Jezus jest miłującym Zbawicie-
lem, który przyszedł na nasz świat nie po to, by potępiać, ale by zbawić 
(zob. J 3,17). On pragnie pomagać nam w dążeniu do wolności od zniewa-
lających nas nawyków. Musimy pamiętać, że zmiana nawyków fizycznych 
jest kwestią duchową, a więc z pewnością możemy liczyć w tej sprawie 
na pomoc ze strony Boga. Przykład Jezusa uczy, że jedynie dzięki ścisłej 
więzi z Bogiem możemy doświadczać zwycięstwa nad pokusami. Jezus 
zwyciężał także w kwestii apetytu (zob. Łk 4,3-4), więc nam również 
może pomóc zwyciężać i uczyni to, jeśli Go o to poprosimy!

Abyśmy dokonywali pozytywnych zmian naszego fizycznego zdro-
wia i kondycji, musimy mieć dobre pojęcie o wszystkim, co składa się 
na zdrowy styl życia. Zbadamy teraz osiem podstawowych zasad zdro-
wia, których zrozumienie i zastosowanie jest niezbędne dla dokonania 
pozytywnej zmiany naszych nawyków.

18. Osiem zasad zdrowia



148 Podręcznik uczniostwa

Odżywianie

Jednym z najważniejszych czynników decydujących o naszym zdro-
wiu fizycznym jest właściwy wybór tego, czym się odżywiamy. Obec-
nie promuje się wiele różnego rodzajów diet. Jak mamy wybrać spo-
śród nich tę najlepszą? Mówiąc o małżeństwie, Jezus wskazał, że roz-
wody nie były częścią Bożego planu: „Ale od początku tak nie było” 
(Mt 19,8). Podobnie jak Boży ideał małżeństwa w Biblii możemy zna-
leźć także idealną dietę, kiedy sięgniemy do Bożych instrukcji udzie-
lonych „na początku”.

„Potem rzekł Bóg: Oto daję wam wszelką roślinę wydającą nasienie 
na całej ziemi i wszelkie drzewa, których owoc ma w sobie nasienie: 
niech będzie dla was pokarmem!” (Rdz 1,29-30).

Z zaleceń dietetycznych udzielonych przez Boga naszym prarodzi-
com dowiadujemy się, że ludzkość nigdy nie miała zjadać zwierząt. 
Nawet po upadku Adama i Ewy Bóg zalecał ludzkości dietę wegeta-
riańską (zob. Rdz 3,18). Przyzwolenie na spożywanie mięsa zwierząt 
„czystych” zostało udzielone dopiero po potopie, kiedy na ziemi zde-
wastowanej przez kataklizm nie było jeszcze dość roślinności. Obec-
nie nadal Bożym ideałem jest unikanie spożywania mięsa, kiedy tylko 
jest to możliwe. Przecież przygotowujemy się do życia na nowej ziemi, 
gdzie nie będzie śmierci i wszyscy będą weganami (zob. Ap 21,4)!

Spożywanie mięsa, które zawiera skoncentrowane białko, cholesterol 
i tłuszcz, ściśle wiąże się z nadciśnieniem, chorobami serca, nowotwo-
rami i wieloma innymi chorobami. Bardzo korzystna dla zdrowia jest 
dieta wolna od produktów zwierzęcych, a złożona z owoców, orzechów, 
warzyw, zbóż i roślin strączkowych. Jeśli już spożywa się mięso, nie 
powinno to być mięso zwierząt zwanych nieczystymi, które według 
Biblii absolutnie nie nadają się do jedzenia (zob. Kpł 20,25) jako dra-
pieżniki i ścierwojady. Zakaz ten dotyczy świń, skorupiaków, homa-
rów, krabów, krewetek i wielu innych zwierząt (zob. Leviticus 11).

Choć niektórzy twierdzą, że Jezus zniósł wszelkie ograniczenia 
dotyczące spożywania zwierząt nieczystych, to jednak uważne prze-



149

studiowanie tej kwestii świadczy, że nic takiego nie nastąpiło. Owszem, 
Jezus odrzucił pogląd, że pokarm może stać się nieczysty ze względów 
rytualnych, np. z powodu nieumycia rąk (zob. Mk 7,2), ale nigdy nie 
zniósł podziału na zwierzęta czyste (nadające się do spożycia) i nieczy-
ste (niejadalne). Ten podział został zaznaczony w Biblii po raz pierw-
szy w kontekście potopu. Otóż zwierzęta czyste weszły do arki Noego 
w liczbie siedmiu par z każdego gatunku, podczas gdy zwierzęta nie-
czyste tylko po jednej parze (zob. Rdz 7,2). Nastąpiło to na długo przed 
nadaniem Izraelitom przejściowego w swej naturze prawa ceremonial-
nego. Także w czasach nowotestamentowych, kiedy Piotr otrzymał 
wizję nieczystych istot, mającą nauczyć go, aby „żadnego człowieka 
nie nazywał skalanym lub nieczystym” (Dz 10,28), biblijny podział 
na zwierzęta czyste i nieczyste był znany i nadal przestrzegany.

Adwentyści dnia siódmego nie tylko nie spożywają mięsa zwierząt 
nieczystych i zalecają dietę wegetariańską, ale promują także wiele 
innych korzystnych nawyków dietetycznych. Obejmują one wystrze-
ganie się spożywania cukru i produktów rafinowanych, unikanie pod-
jadania między posiłkami, spożywanie raczej śniadania i obiadu niż 
obfitej kolacji (wielu osobom wystarczają dwa posiłki dziennie) oraz 
spożywanie ostatniego posiłku kilka godzin przed udaniem się na spo-
czynek dla zapewnienia dobrego snu i trawienia.

Wysiłek fizyczny

Jednym z najkorzystniejszych nawyków zdrowotnych, jakie możemy 
rozwinąć, jest nawyk regularnego wysiłku fizycznego. Dostępne 
we współczesnym świecie udogodnienia mają niestety negatywny 
efekt uboczny w postaci znaczącego ograniczenia pracy fizycznej 
niezbędnej w codziennym życiu. Wskutek tego nasz styl życia staje 
się coraz bardziej pozbawiony wysiłku fizycznego. Siedzimy w pracy, 
siedzimy w domu, a potem idziemy spać. Nadwaga i otyłość stały się 
problemem na skalę pandemii.

18. Osiem zasad zdrowia



150 Podręcznik uczniostwa

Bóg stworzył ludzi tak, iż potrzebują aktywności fizycznej. Adam i Ewa 
otrzymali błogosławieństwo pracy, kiedy Bóg polecił im „uprawiać i strzec” 
(Rdz 2,15) ogród Eden. Nawet po inwazji grzechu powiedział Adamowi: 
„Przeklęta niech będzie ziemia z powodu ciebie!” (Rdz 3,17). Dla włas-
nego dobra powinniśmy ciężko pracować i być aktywnymi fizycznie.

Regularne ćwiczenia fizyczne przynoszą wielkie dobrodziejstwa. 
Przysparzają energii, wytrzymałości i siły mięśni. Redukują stres, 
poziom cholesterolu, ciśnienie krwi i ryzyko związanych z tym cho-
rób. Poprawiają sen i nastrój. Pomagają nam zachować właściwą masę 
ciała. Zatem na co czekasz? Zacznij powoli, ale zaplanuj codzienną por-
cję wysiłku fizycznego. To zmieni twoje życie!

Woda

Nasze ciało w ponad połowie składa się z wody. Picie co najmniej 
dwóch litrów wody dziennie poprawia metabolizm i pomaga organi-
zmowi wykonywać wiele ważnych funkcji, w tym filtrować toksyny 
i trucizny za pośrednictwem nerek. Większość ludzi nie jest w stanie 
funkcjonować bez codziennego prysznica. Po kilku dniach bez mycia 
nikt z nas nie jest w stanie ukryć faktu, że nasza skóra pokryła się 
łojem i brudem, które wymagają usunięcia. Jednak w kwestii omywa-
nia naszego organizmu od wewnątrz panuje dziwna ignorancja, choć to 
właśnie od picia każdego dnia odpowiedniej ilości czystej wody zależy 
czystość i należyte funkcjonowanie naszych wewnętrznych organów!

W kwestii pory picia i ilości wypijanej wody nie jest dobrze polegać 
na odczuciu pragnienia. Silne odczucie pragnienia jest wskaźnikiem, 
że przerwa w piciu wody była zbyt długa i organizm zaczyna się odwad-
niać. Aby uniknąć picia słodkich soków i napojów gazowanych, które 
nie są dobrym substytutem wody, najlepiej zawsze mieć przy sobie 
butelkę czystej wody i pić ją regularnie w ciągu dnia.



151

Słońce

Od dawna słyszymy ostrzeżenia przed eksponowaniem ciała na pro-
mieniowanie słoneczne. Kierując się takimi przesadzonymi ostrze-
żeniami, zaniedbujemy korzystanie z niesamowitych dobrodziejstw, 
które tylko słońce może nam zapewnić! Światło słoneczne pobudza 
organizm do produkcji niezbędnej witaminy D, poprawia stan skóry, 
wzmacnia system odpornościowy i pomaga nam się odprężyć. Więk-
szość ludzi doświadcza poprawy nastroju dzięki eksponowaniu ciała 
na promienie słoneczne, podczas gdy osoby w niewielkim stopniu 
zażywające słońca częściej cierpią na depresję.

Zbyt długie eksponowanie niezabezpieczonej skóry na promienie sło-
neczne może doprowadzić do poparzenia, ale to niewielkie ryzyko nie 
powinno nas zniechęcać do korzystania ze słońca. Jasne, gorące słońce, 
które rozpogadza nasze dni, jest błogosławieństwem danym nam przez 
Boga. Przebywanie w jego promieniach choćby przez kilka minut każ-
dego dnia jest niezbędne dla zachowania dobrego zdrowia fizycznego.

Wstrzemięźliwość

Wstrzemięźliwość oznacza panowanie nad sobą i zazwyczaj odnosi 
się do unikania szkodliwych substancji oraz umiarkowanego używania 
tego, co dobre. Jako adwentyści dnia siódmego jesteśmy znani z długo-
wieczności, głównie ze względu na to, iż całkowicie odrzucamy korzy-
stanie z alkoholu, tytoniu, kofeiny i narkotyków. Chrześcijanie powinni 
unikać wszystkiego, co powoduje odmienne stany umysłu albo uza-
leżnia, z wyjątkiem niezbędnych leków przepisanych przez lekarza.

Niektórzy ludzie twierdzą, że spożywane w umiarkowanych ilościach 
wino czy inny alkohol albo filiżanka kawy każdego ranka nikomu nie 
zaszkodzą. Jednak nawet najmniejsze ilości alkoholu osłabiają rozsą-
dek, zaburzając funkcjonowanie ośrodka w mózgu odpowiedzialnego 
za decyzje moralne. Napoje kofeinowe, choć nie działają tak mocno jak 

18. Osiem zasad zdrowia



152 Podręcznik uczniostwa

narkotyki, powodują sztuczne pobudzenie, które prowadzi do osłabie-
nia energii organizmu. Nawet osoby pijące umiarkowane ilości kawy 
z czasem potrzebują kofeiny, by poczuć energię na takim poziomie, 
jaki był dla nich normą, zanim zaczęli pijać ten napój.

Odpowiedni odpoczynek, dobre odżywianie, obfite picie wody i regu-
larne ćwiczenia fizyczne przynoszą zarówno doraźne, jak i  trwałe 
korzyści. Rzekome korzyści z przyjmowania uzależniających sub-
stancji o działaniu narkotycznym są chwilowe i iluzoryczne, a skutki 
uboczne — fatalne. Dlatego powinniśmy odrzucić wszelkie substan-
cje uzależniające, idąc za przykładem apostoła Pawła: „Nie dam się 
niczym zniewolić” (1 Kor 6,12, NIV).

Ellen G. White potwierdziła, że niektóre artykuły nie są idealne i należy 
spożywać je umiarkowanie, ale są też takie, które trzeba zupełnie odrzucić. 
„Herbata, kawa, tytoń i alkohol powinny być przez nas zaliczane do szko-
dliwych używek. Nie dotyczy to w takim samym stopniu mięsa, jaj, masła, 
sera i tym podobnych artykułów, które pojawiają się na stołach. W naszej 
działalności nie powinniśmy kwestii spożywania czy niespożywania tych 
artykułów czynić zasadniczą kwestią. Te poprzednie — hebrata, kawa, 
tytoń, piwo, wino i wszelkie napoje alkoholowe — nie powinny być spoży-
wane umiarkowanie, ale całkowicie odrzucone. Nie należy jednak zrów-
nywać tych szkodliwych substancji z jajami, masłem i serem”111.

Powietrze

Wszyscy wiedzą, że aby żyć, musimy oddychać. Ale jakość powie-
trza, którym oddychamy, jest bardzo ważna. Unikaj spędzania czasu 
w małych, źle wietrzonych pomieszczeniach i wdychania dymu tyto-
niowego. Przebywając w pomieszczeniu, regularnie otwieraj okna, by 
wymienić powietrze. Codziennie spędzaj czas na świeżym powietrzu, 
oddychając głęboko, najlepiej w ruchu. Sto miliardów komórek twojego 
organizmu czekających na tlen będzie ci za to wdzięczne.

	111	Ellen G. White, Selected Messages, t. 3, s. 287.



153

Odpoczynek

Właściwy odpoczynek i relaks stają się coraz trudniejsze w pędzie 
współczesnego świata. Jednak nic nie zastąpi dobrego snu nocą. Prze-
ciętna dorosła osoba potrzebuje siedmiu do ośmiu godzin spokojnego 
snu na dobę. Bez tego nasz organizm i umysł szybko tracą energię 
i efektywność. Zasypianie odpowiednio długo przed północą i wstawa-
nie wczesnym rankiem okazuje się lepsze niż przesiadywanie do późna 
w nocy i przesypianie poranka.

Jeśli masz problemy ze snem, rozważ wyeliminowanie poniższych 
szkodliwych czynników.

Późne jadanie kolacji. Nawet jeśli zaśniesz po późnej kolacji, twój 
organizm nadal będzie pracował, by zakończyć proces trawienia, 
pozbawiając cię odpowiedniej jakości snu.

Brak ruchu i wysiłku fizycznego. Ćwiczenia fizyczne sprawiają, 
że organizm jest lepiej przygotowany do snu, dzięki czemu zasypia 
się bez problemu, a sen jest głęboki i spokojny.

Picie napojów kofeinowych. Kofeina, którą pijesz rano, będzie 
pozostawać w twoim organizmie jeszcze wieczorem, zaburzając głę-
bię i jakość twojego snu.

Zbyt dużo stresu. Eliminowanie zbędnych czynników stresujących 
jest ważne dla uzyskania odpowiedniej jakości snu.

Zaufanie do Boga

Ze wszystkich kluczy do naszego duchowego i fizycznego zdrowia 
najważniejszym jest aktywne życie wiary i zaufanie do Boga. „Temu, 
którego umysł jest stały, zachowujesz pokój, pokój mówię; bo tobie 
zaufał” (Iz 26,3). Kiedy podporządkowujemy nasze życie Chrystusowi, 
On napełnia nasz umysł i duszę spokojem. Brak tego wewnętrznego 
spokoju jest częstą przyczyną dolegliwości i chorób.

18. Osiem zasad zdrowia



154 Podręcznik uczniostwa

Jezus nadaje naszemu życiu cel i  inspiruje nas do służenia bliź-
nim. Kiedy stajemy się Jego współpracownikami, napięcia spowodo-
wane presją i wymaganiami tego świata ustępują. Jedynie w Jezusie 
znajdujemy zdrowie i zbawienie w całej pełni. On obiecuje: „Pójdźcie 
do mnie wszyscy, którzy jesteście spracowani i obciążeni, a Ja wam 
dam ukojenie. Weźcie na siebie moje jarzmo i uczcie się ode mnie, 
że jestem cichy i pokornego serca, a znajdziecie ukojenie dla dusz 
waszych” (Mt 11,28-29).

Praktyczne zastosowanie

W czasie swojej publicznej działalności Jezus troszczył się o fizyczne 
potrzeby ludzkości. Pełnił służbę uzdrawiania. Ale choć cuda uzdro-
wień nadal się zdarzają, Bóg pragnie, byśmy zrozumieli, że nasz 
potencjał lepszego zdrowia zależy od naszych wyborów związanych 
ze stylem życia.

„Nie błądźcie, Bóg się nie da z siebie naśmiewać; albowiem co czło-
wiek sieje, to i żąć będzie” (Ga 6,7). Ta zasada oznacza, że złe nawyki 
związane ze stylem życia przyniosą złe rezultaty. Oznacza także, że 
jeśli siejemy ziarno dobrego zdrowia dzięki właściwemu odżywia-
niu, ćwiczeniom fizycznym, używaniu wody, korzystaniu z promieni 
słonecznych, wstrzemięźliwości, oddychaniu świeżym powietrzem, 
odpoczynkowi i zaufaniu do Boga możemy zapobiegać wielu choro-
bom nękającym ludzkość. Nasz umysł będzie bystrzejszy i będziemy 
lepiej przygotowani do odpierania pokus i służenia Bogu.

Oceń swoje nawyki i styl życia w świetle ośmiu zasad zdrowia 
omówionych w tym rozdziale. Już w tym tygodniu zacznij dokony-
wać zmian, by poprawić twoje nawyki przynajmniej w jednym z tych 
punktów. Czyniąc to, pamiętaj, że masz niezawodnego Zbawiciela, 
który jest przy tobie, by ci pomagać. Niech wspierają cię słowa apo-
stoła Pawła: „Wszystko mogę w tym, który mnie wzmacnia, w Chry-
stusie” (Flp 4,13).



(155)

Rozdział 19

PIĘKNO SKROMNOŚCI

Jezus nauczył swoich uczniów podstawowej zasady, kiedy powiedział: 
„Po ich owocach poznacie ich” (Mt 7,16). To, co mamy w sercu, często 
będzie przejawiać się w widocznych sferach życia, w tym w naszym 

wyglądzie. „Ubiór świadczy o stanie umysłu i serca. To, co zdobi czło-
wieka na zewnątrz, jest świadectwem tego, co kryje się wewnątrz”112.

We współczesnym Kościele chrześcijańskim rzadko mówi się o biblij-
nych zasadach ubioru i wyglądu nie dlatego, że kwestia ta jest drugo-
rzędna i nieistotna, ale dlatego, że wybór tego, jak się ubieramy, jest 
traktowany jako coś bardzo osobistego. Stąd temat ten bywa trudny 
i nie każdy chce go poruszać. Dla wielu pozwolenie Jezusowi, by wkro-
czył w sferę ich zewnętrznego wyglądu oznacza dopuszczenie Go bli-
żej do ich serca niż kiedykolwiek wcześniej.

Musimy pamiętać, że nasza wartość nie leży w tym, jak wyglądamy 
i w co jesteśmy ubrani, ale w tym, że jesteśmy dziećmi Bożymi. Chrze-
ścijanin znajduje swoją wartość i poczucie bezpieczeństwa w Tym, 
który mówi: „Miłością wieczną umiłowałem cię” (Jr 31,3). Zamiast 
ubierać się tak, by zwracać na siebie uwagę czy zyskiwać poklask 
świata, chrześcijanin ma się oblec „w Pana Jezusa Chrystusa i nie czy-
nić starań o ciało, by zaspokajać pożądliwości” (Rz 13,14).

Ubieranie się dla chwały Bożej

Z powodu grzeszności naszych serc możemy być kuszeni do zwra-
cania uwagi na siebie przez nasz ubiór. W przeciwieństwie do takiej 
	112	Ellen G. White, Umysł, charakter, osobowość, wyd. 2, Warszawa 2015, t. 1, s. 247.



156 Podręcznik uczniostwa

postawy, Biblia uczy, że chrześcijanie powinni „mieć ubiór przyzwoity” 
(1 Tm 2,9). Przyzwoitość to ubieranie i zachowywanie się w taki spo-
sób, by nasz zewnętrzny wygląd i zachowanie nie odstręczały innych 
od dostrzeżenia charakteru Chrystusa przejawiającego się w naszym 
życiu. Jako chrześcijanie powinniśmy zawsze starać się przynosić 
Bogu chwałę i zwracać uwagę na Niego, a nie na siebie. Apostoł Paweł 
napisał: „Drogoście bowiem kupieni. Wysławiajcie tedy Boga w ciele 
waszym” (1 Kor 6,20).

Skromność to zaleta, która przejawia się szacunkiem do samego sie-
bie, a jednocześnie okazywaniem miłości i szacunku dla tych, którzy 
są kuszeni do braku skromności. Jezus uczył, że „każdy kto patrzy 
na niewiastę i pożąda jej, już popełnił z nią cudzołóstwo w sercu swoim” 
(Mt 5,28). Jednak przemysł odzieżowy produkuje właśnie takie ubiory, 
które mają prowokować nieczyste myśli. Wbrew naciskowi społecz-
nemu chrześcijanin będzie starał się żyć niesamolubnie. „Przeto nie 
osądzajmy już jedni drugich, ale raczej baczcie, aby nie dawać bratu 
powodu do upadku lub zgorszenia” (Rz 14,13). Kiedy dbamy o to, by 
nie eksponować zmysłowych części naszego ciała, chronimy zarówno 
siebie, jak i duchową postawę innych osób.

Choć zasady skromności powinny powstrzymywać nas przed upo-
dabnianiem się do świata pod wieloma względami, nie oznacza to, że 
powinniśmy sztucznie się odróżniać. Ellen G. White zapisała taką 
mądrą radę: „Chrześcijanie nie powinni na siłę popadać w dziwactwo, 
byleby tylko ubierać się inaczej niż ludzie w świecie. (...) Jeśli świat 
wprowadza skromną, wygodną i zdrową modę w ubiorze, zgodną 
z biblijnymi zasadami, to nasza więź z Bogiem i relacje ze światem nie 
ucierpią, jeśli przyjmiemy taki styl ubierania się”113. Nie ma nic złego 
w przyjmowaniu aktualnych stylów ubierania się, pod warunkiem że 
są one zgodne z biblijnymi zasadami skromności.

Wybierając ubiór, weź pod uwagę to, jak będzie on wpływał na twoje 
świadectwo. Zadaj sobie pytania: „Czy ubieram się tak tylko po to, by 
dopasować się do najnowszej mody? Czy ściągam na siebie niewłaściwą 

	113	Ellen G. White, w: Review and Herald, 30.1.1900.



157

uwagę? Czy moim sposobem ubierania się daję dobry przykład innym 
chrześcijanom i wydaję pozytywne świadectwo?”. W tej kwestii, tak 
jak we wszystkich praktycznych sprawach, powinniśmy z modlitwą 
kierować się Słowem Bożym.

Wewnętrzne ozdoby a ozdoba wewnętrzna

Jednym z aspektów skromności jest odpowiedni ubiór, ale wezwa-
nie apostoła Pawła do skromności obejmuje także rezygnację z nosze-
nia biżuterii. W 1 Tm 2,9-10 apostoł radzi: „Podobnie kobiety powinny 
mieć ubiór przyzwoity, występować skromnie i powściągliwie, a nie 
stroić się w kunsztowne sploty włosów ani w złoto czy w perły, czy 
kosztowne szaty, lecz jak przystoi kobietom, które są prawdziwie 
pobożne, zdobić się dobrymi uczynkami”.

Zanim bezpośrednio odniesiemy się do nawiązania do biżuterii 
w tym fragmencie, zaważmy, że:

• 	zasady skromności i pouczenie skierowane do kobiet odnoszą się 
w takim samym stopniu do mężczyzn;

• 	jak wynika z kontekstu, „kunsztowne sploty włosów”, które odra-
dza apostoł, to nie proste fryzury, ale skomplikowane stylizowa-
nie włosów mające budzić podziw i zazdrość;

• 	fragment ten dotyczy przedmiotów noszonych w celu popisywania 
się, sztucznych ozdób; nie zakazuje posługiwania się funkcjonal-
nymi przedmiotami takimi jak zegarek czy spinka do krawata, 
pod warunkiem że są to przedmioty proste i skromne.

Rozważmy teraz radę apostoła Pawła dotyczącą noszenia biżuterii 
zapisaną w 1 Tm 2,9-10. Apostoł napisał, że mamy ubierać się skromnie 
i „nie stroić się w kunsztowne sploty włosów ani w złoto czy w perły, 
czy kosztowne szaty”. Zwróć uwagę, że w przeciwieństwie do włosów 
czy odzieży, które mogą być nieskromne tylko wtedy, kiedy są zbyt 
dziwacznie uczesane czy zbyt kosztowne, ozdabianie ciała „złotem 
i perłami” jest z zasady nieskromne. Biblia zakazuje nie tylko nad-

19. Piękno skromności



158 Podręcznik uczniostwa

miernego ozdabiania się złotem czy zbyt kosztownymi perłami, ale uczy, 
że przedmioty noszone wyłącznie dla ozdoby nie są zgodne z zasadą 
skromności, gdyż przyciągają niewłaściwą uwagę. Zwróć uwagę, że 
wyrażenie „ani w” oznacza w tym kontekście „ani w żadne”. Apostoł 
uważał tego rodzaju przedmioty za niestosowne, nawet jeśli są uży-
wane w umiarkowanym stopniu. Zatem noszenie biżuterii nie „przy-
stoi kobietom, które są prawdziwie pobożne”; zamiast tego powinny 
one zdobić swoje życie „dobrymi uczynkami”. Biblia ukazuje tu zde-
cydowane przeciwieństwo między tym, co sztuczne, a tym, co auten-
tyczne — między zewnętrznym wyglądem a prawdziwym charakterem.

Apostoł Piotr także odradza skomplikowane fryzury oraz sztuczne 
ozdoby w postaci biżuterii i kosztownych ubiorów. Zamiast tego radzi 
nam, by naszą ozdobą był „ukryty wewnętrzny człowiek z nieznisz-
czalnym klejnotem łagodnego i cichego ducha, który jedynie ma war-
tość przed Bogiem” (1 P 3,4). Choć świat ceni kosztowną biżuterię, 
Bóg bardziej ceni skromność i pokorę. Po raz kolejny widzimy prze-
ciwieństwo między ozdobami zewnętrznymi, które mają przynosić 
chwałę człowiekowi, a wewnętrzną ozdobą przynoszącą chwałę Bogu.

W Apokalipsie Jana spójne pouczenie Pawła i Piotra jest zilustrowane 
w wizjach danych apostołowi Janowi. Dwie kobiety reprezentują dwa 
Kościoły. Pierwsza jest ukazana w Ap 12 i symbolizuje Kościół Boży. Jej 
wygląd jest uderzający, gdyż jest ubrana w naturalne światło „słońca”, 
„księżyca” i „gwiazd” (Ap 12,1). W Biblii te kosmiczne symbole odnoszą 
się do nieba: „Niebiosa opowiadają chwałę Boga” (Ps 19,2). Symbole, 
wyglądające jak odzienie opisywanej kobiety, oznaczają chwałę, czyli 
charakter Chrystusa odzwierciedlony w Jego prawdziwym Kościele. 
Jednak w wyglądzie tej kobiety całkowicie brakuje wszelkich sztucz-
nych ozdób.

Druga kobieta w Księdze Apokalipsy to nierządnica w rozdziale 
siedemnastym, która reprezentuje fałszywy Kościół. Jej wygląd jest 
zupełnym przeciwieństwem wyglądu pierwszej kobiety symbolizują-
cej prawdziwy Kościół Chrystusa. Nierządnica jest „przyozdobiona 
złotem, drogimi kamieniami i perłami” (Ap 17,4), ale nie ma żadnego 



159

naturalnego światła nieba. Ponieważ nie posiada charakteru Chrystusa, 
usiłuje uzyskać poklask świata przy pomocy sztucznych atrakcji. Pod-
czas gdy czysta kobieta jest ubrana w chwałę, czyli charakter Boga, 
a nie sztuczne klejnoty, nierządnica obwieszona jest biżuterią, ale nie 
ma chwały Boga. Którą z tych dwóch kobiet powinniśmy naśladować?

Nowy Testament nie uczy ograniczonego używania biżuterii, ale 
całkowitego jej unikania. Przedstawia ją jako przeciwieństwo zasad 
skromności i chrześcijańskiej pokory. Używanie biżuterii odwodzi 
uwagę od Boga i zwraca ją na człowieka, podczas gdy skromność 
świadczy o wyrzeczeniu się siebie dla chwały Bożej. „Ubieranie się 
prosto i skromnie i powstrzymywanie od noszenia biżuterii i różnych 
ozdób jest wyrazem zasad naszej wiary”114.

Obrączka ślubna

W kontekście nowotestamentowego nauczania w kwestii biżuterii 
często zadawane jest pytanie, czy noszenie obrączki ślubnej jest sto-
sowne. Odnosząc się do tego, Prawo zborowe stwierdza: „W niektórych 
krajach, w których powszechnie przyjęty jest obyczaj noszenia obrączek, 
stanowi on w opinii otoczenia dowód szlachetności i wierności małżeń-
skiej jej posiadacza. Dlatego też nie uznaje się tam obrączki jako ozdoby. 
W takich okolicznościach nie należy potępiać tego zwyczaju”115. Różnica 
między obrączką ślubną a większością biżuterii jest taka, że w niektó-
rych kulturach obrączka ślubna jest traktowana jako konieczność, co 
nadaje jej raczej charakter funkcjonalny niż ornamentalny. Rozsądzenie, 
czy dotyczy to danej kultury, Kościół pozostawia sumieniu wierzących 
kierowanemu przez rady Biblii i Ducha Proroctwa116.

Choć wielu adwentystów nie nosi obrączek, ci, którzy to czynią, opie-
rają tę praktykę na zrozumieniu, że przedmiot ten pełni jedynie rolę 

	114	Ellen G. White, Ewangelizacja, s. 183.
	115	Prawo zborowe Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego, wyd. 4, Warszawa 2016, s. 195.
	116	Zob. Ellen G. White, Testimonies to Ministers and Gospel Workers, s. 180-181.

19. Piękno skromności



160 Podręcznik uczniostwa

funkcjonalną i nie jest traktowany jak ozdoba. Dlatego obrączka powinna 
być skromna i prosta, a nie kosztowna i zdobiona drogimi kamieniami.

Biżuteria w czasach starotestamentowych

To prawda, że czasami lud Boży nosił biżuterię, zwłaszcza w cza-
sach starotestamentowych. Powinniśmy jednak pamiętać, że przykłady 
starotestamentowe nie zawsze są miarodajne dla nas dzisiaj. Nawet 
grzechy, takie jak poligamia czy niesprawiedliwe rozwody, nie nale-
żały do rzadkości wśród ludu Bożego w czasach starotestamentowych.

Na szczęście Bóg pozostawił nam także starotestamentowe przy-
kłady wyrażające Jego wolę co do noszenia ozdób. Na przykład, kiedy 
Jakub dokonywał rachunku sumienia przed spotkaniem z Ezawem, 
polecił swoim domownikom pozbyć się zarówno bożków, jak i biżuterii. 
„I oddali Jakubowi wszystkich obcych bogów, których mieli, i kolczyki, 
które mieli w uszach, Jakub zaś zakopał je pod dębem koło Sychemu” 
(Rdz 35,4). Wiele lat później, kiedy Izraelici dowiedzieli się, że Boża 
obecność nie może przejść między nimi z powodu ich nieposłuszeń-
stwa, okazali skruchę i „zdjęli synowie izraelscy swoje ozdoby od razu 
przy górze Horeb” (Wj 33,6). Choć z czasem wrócili do praktyk oko-
licznych narodów, Bóg objawił swoja wolę co do noszenia biżuterii, 
a później potwierdził to w nauczaniu Nowego Testamentu.

Kiedy ludzie doświadczeni schodzą z właściwej drogi

„Bałwochwalstwo ubioru stanowi chorobę moralną. Nie można tego 
bałwochwalstwa wziąć z sobą do nowego życia. W większości wypad-
ków podporządkowanie się Ewangelii będzie wymagać przeprowadze-
nia zdecydowanych zmian w sposobie ubierania się”117. Wielu ludzi 
poznających przesłanie adwentystyczne dokonuje zmian w sposobie 

	117	Ellen G. White, Ewangelizacja, s. 214.



161

ubierania się, by dostosować się do wymagań Słowa Bożego. Jednak 
kiedy zaczynają uczęszczać do Kościoła, ze zdumieniem odkrywają, 
że wielu „starych” adwentystów nie traktuje poważnie biblijnej nauki 
o skromności i noszeniu ozdób. Pomimo tego nikt z nas nie powinien 
czuć się zniechęcony ani usprawiedliwiać powrotu do świeckiej mody 
tym, że niektórym bardziej doświadczonym adwentystom brakuje wła-
ściwej dyscypliny w tej kwestii.

Ellen G. White opisała prawdziwy przypadek kobiety, która wiodła 
świeckie życie, zanim przyjęła Chrystusa i przyłączyła się do Kościoła. 
Odwiedzając pewną adwentystyczną instytucję, kobieta ta ze zdumie-
niem spostrzegła, że pracujące tam doświadczone adwentystki noszą 
biżuterię.

„Pani D., osoba zajmująca stanowisko w tej instytucji, odwiedziła 
kiedyś mieszkanie siostry ___. Wyjmując z kuferka złoty naszyjnik 
i łańcuch, powiedziała, że chciałaby wyzbyć się tych klejnotów i zasi-
lić nimi skarbiec Pański. Wówczas inna siostra powiedziała do niej:

— Dlaczego to sprzedajesz? Gdyby to do mnie należało, nosiłabym to.
— Gdy ja przyjmowałam prawdę — odparła tamta — uczono mnie, 

że wszystkie klejnoty trzeba koniecznie odłożyć. Noszenie ich pozo-
staje bowiem w całkowitej sprzeczności z naukami Słowa Bożego.

I zacytowała tu swym słuchaczom słowa apostoła Pawła i Piotra (...).
W odpowiedzi osoba ta pokazała złoty pierścień na swoim palcu 

ofiarowany jej przez pewnego człowieka i powiedziała, że jej zdaniem 
nie ma nic złego w noszeniu takich ozdób. Lud nasz był zbyt skru-
pulatny, jeżeli chodziło o sprawę ubioru. Niewiasty pracujące w tej 
instytucji ubierają się tak, jak inne kobiety. Nie jest dobrze odróżniać 
się ubiorem”.

Odpowiedź udzielona przez Ellen G. White na dość powszechną 
postawę pani D. wobec Słowa Bożego jest wysoce pouczająca:

„Nie wszystko jest zgodne z naukami Chrystusa. Mamy być posłuszni 
Słowu Bożemu, nie powinniśmy naśladować wszystkich zwyczajów. 
Siostra nasza zrozumiała, że najbezpieczniej jest wzorować się na Biblii. 
Czy pani D. i inne osoby, które postępują w ten sposób będą zadowo-

19. Piękno skromności



162 Podręcznik uczniostwa

lone z rezultatów wywieranego przez siebie wpływu w dniu, w któ-
rym każdy człowiek otrzyma zapłatę stosownie do swych uczynków?

Słowo Boże jest wyraźne. Nauk jego nie można mylnie rozumieć. 
Albo będziemy posłuszni Słowu Bożemu, przyjmując je takim, jakie 
ono jest, albo będziemy zbaczać z jego drogi, a mimo to będziemy 
chcieli być zbawieni? (...)

Przypodobanie się światu jest grzechem, który wpływa ujemnie 
na życie duchowe naszego ludu i poważnie przyczynia się do jego nie-
użyteczności. Próżne jest głoszenie światu poselstwa ostrzegawczego, 
jeżeli w naszym codziennym życiu nie ma zmiany wskutek Jego mocy”118.

Wyrozumiałość wobec bliźnich

Powinniśmy zachować ostrożność, by nie potępiać innych z powodu 
ich wyglądu zewnętrznego. Wielu szczerych ludzi nie w pełni jeszcze 
rozumie wolę Bożą w sprawach takich jak ubiór i nadal studiuje, by to 
zrozumieć. Inni zmagają się z głębszymi problemami, których możemy 
nie być w pełni świadomi. Choć powinniśmy zawsze być skrupulatni 
i sumienni w osobistych decyzjach, to jednocześnie powinniśmy być 
cierpliwi i wyrozumiali wobec innych osób.

Ellen G. White radziła: „Wielu jest takich, którzy próbują naprawić 
życie innych ludzi atakowaniem tego, co uważają za złe nawyki. Udają 
się do tych, o których mniemają, że są w błędzie i wskazują na ich 
upadki. Mówią: «Nie ubieracie się tak, jak powinniście». Usiłują skło-
nić ludzi do porzucenia ozdób i wszystkiego, co rażące, ale nie usiłują 
skierować uwagi ludzi na prawdę. Ci, którzy chcą napominać innych, 
powinni przedstawić piękno ukryte w Chrystusie. (...) Nie ma potrzeby 
robić ze sprawy ubioru głównej zasady naszej religii. Należy mówić 
o czymś znacznie bogatszym. Mówcie o Chrystusie, a gdy nawróci 
się serce człowieka, wszystko, co nie harmonizuje ze Słowem Bożym, 
zostanie z niego usunięte”119.
	118	Tamże, s. 184-185.
	119	Tamże, s. 185.



163

Praktyczne zastosowanie

Adwentyści dnia siódmego z pewnością nie są jedynymi chrze-
ścijanami wyznającymi wyraźne nauczanie Pisma Świętego w kwe-
stii skromności. Wiele Kościołów protestanckich wierzyło w prawdę 
Słowa Bożego w kwestii ubioru i biżuterii oraz nauczało jej, zanim 
uległy wpływowi i presji popularnej kultury. Prawdę tę głosiło wielu 
sławnych kaznodziejów, w tym John Wesley, jeden z założycieli meto-
dyzmu, Charles Spurgeon, baptystyczny „książę kaznodziejów” oraz 
prezbiteriański kaznodzieja Charles Finney, jeden z przywódców Dru-
giego Wielkiego Przebudzenia w Stanach Zjednoczonych.

Jednak dla ucznia Jezusa to nasz Zbawiciel jest najważniejszym przy-
kładem. Rzucając losy o ubiór Chrystusa, żołnierze u stóp krzyża nie 
znaleźli żadnych złotych ozdób. Jezus nosił prosty strój, a jego tunika 
była tkana w całości, nie szyta, a więc taka, jakie nosili najubożsi ludzie. 
Niewątpliwie unikał On noszenia biżuterii, bo nie pozwalał, by cokol-
wiek zaburzało piękno i prostotę Jego charakteru. W proroctwie czy-
tamy o Nim: „Nie miał postawy ani urody, które by pociągały nasze 
oczy i nie był to wygląd, który by nam się mógł podobać” (Iz 53,2).

Zasadniczym powodem, dla którego adwentyści dnia siódmego nie 
noszą biżuterii, jest to, że naszym celem jest być podobnymi do Jezusa 
— cichego i pokornego serca. On zaprasza nas: „Pójdźcie do mnie 
wszyscy, którzy jesteście spracowani i obciążeni, a Ja wam dam ukoje-
nie” (Mt 11,28). Wzywa nas, byśmy porzucili starania o uznanie świata 
i w Nim znaleźli odpoczynek, bezpieczeństwo i akceptację.

W tym tygodniu proś Boga, by pomógł Ci zrozumieć, czy twój ubiór 
i wygląd oddaje mu cześć i chwałę. Starając się być wiernym Bogu 
we wszystkich aspektach życia, możesz liczyć na Bożą obietnicę siły 
do zwycięstwa oraz pokoju przewyższającego wszelki rozum.

19. Piękno skromności



(164)

Rozdział 20

LUDZIE CZYSTEGO SERCA

Jako adwentyści dnia siódmego oczekujemy dnia, w  którym 
ujrzymy naszego Pana twarzą w twarz. Jezus obiecał: „Błogosła-
wieni czystego serca, albowiem oni Boga oglądać będą” (Mt 5,8). 

Słowa te dają wspaniałe zapewnienie tym, którzy przygotowują swoje 
serce na powtórne przyjście Jezusa. W Hbr 12,14 czytamy wezwanie: 
„Dążcie do pokoju ze wszystkimi i do uświęcenia, bez którego nikt 
nie ujrzy Pana”. W końcu, wiedząc, że pewnego dnia wszelkie prze-
jawy grzechu zostaną unicestwione, apostoł Piotr zapytuje: „Skoro to 
wszystko ma ulec zagładzie, jakimiż powinniście być wy w świętym 
postępowaniu i w pobożności, jeżeli oczekujecie i pragniecie gorąco 
nastania dnia Bożego?” (2 P 3,11-12).

Jesteśmy powołani do czystości serca i życia w ramach przygotowa-
nia na rychłe powtórne przyjście Zbawiciela. Nadal żyjemy w upadłym, 
grzesznym świecie, otoczeni przez niemoralność i zepsucie. Nawet to, 
co wydaje się czyste, często jest skażone obłudą, egoistyczną motywa-
cją, pychą i popisywaniem się przed ludźmi. Biblia obnaża podstawę 
tej grzeszności i zepsucia, mówiąc: „Podstępne jest serce, bardziej niż 
wszystko inne, i zepsute, któż może je poznać?” (Jr 17,9).

Problem serca

Szczera do bólu deklaracja Jeremiasza, że nasze serca są „zepsute”, 
przypomina, że od upadku Adamy i Ewy ludzie dziedziczą egoizm i pychę. 
Biblia określa tę skłonność do grzechu i zła pojęciem „ciała” (Ga 5,16; 
Rz 7,18; 8,13), „zamysłu ciała” (Rz 8,6-7) i „starego człowieka” (Kol 3,9).



165

Nieczystość naszego nieodrodzonego serca jest tak zupełna, iż 
apostoł Paweł oświadcza: „Wiem tedy, że nie mieszka we mnie, to 
jest w ciele moim, dobro” (Rz 7,18). W odłączeniu od Boga wszelka 
ludzka sprawiedliwość jest nadal zupełnie nieczysta. „I wszyscy sta-
liśmy się podobni do tego, co nieczyste, a wszystkie nasze cnoty są 
jak szata splugawiona” (Iz 64,6). Nieodrodzone serce, czyli umysł, jest 
tak beznadziejnie wrogie wobec Boga, iż nie może samo się uleczyć. 
Paweł napisał: „Dążność ciała wroga jest Bogu, nie podporządkowuje 
się bowiem Prawu Bożemu, ani nawet nie jest do tego zdolna. A ci, 
którzy żyją według ciała, Bogu podobać się nie mogą” (Rz 8,7-8 BT).

Nowe serce

Skoro cielesny umysł, z którym się rodzimy, nie może sam z siebie 
dojść do zgody z Bogiem, jaką mamy nadzieję na czyste serce i zna-
lezienie się w gronie tych, którzy pewnego dnia ujrzą Pana twarzą 
w twarz? Dawid, tak samo grzeszny jak wszyscy, rozumiał potrzebę 
oczyszczenia, kiedy napisał: „Serce czyste stwórz we mnie, o Boże, 
a ducha prawego odnów we mnie!” (Ps 51,12).

Ta rozpaczliwa modlitwa — „Serce czyste stwórz we mnie” — jest 
naszą jedyną nadzieją na uzyskanie czystości, której pragniemy. Uro-
dzeni z zepsutą, grzeszną naturą, jesteśmy bezradni w odłączeniu 
od Boga (zob. Ef 2,1-3). Potrzebujemy całkowitej przemiany, ale nie 
jesteśmy w stanie zmienić się sami. Potrzebujemy Zbawiciela i dzięki 
Bogu mamy Go, pełnego miłosierdzia. Jezus oferuje, że przez Ducha 
Świętego zamieszka w naszym sercu, aby uczynić nas „uczestnikami 
boskiej natury, uniknąwszy skażenia, jakie na tym świecie pociąga 
za sobą pożądliwość” (2 P 1,4). Jedynie w ten sposób możemy stać się 
ludźmi czystego serca. Jezus wyraźnie powiedział: „Jeśli się kto nie 
narodzi na nowo, nie może ujrzeć Królestwa Bożego” (J 3,3).

Prośba do Boga o czyste serce to dopiero pierwszy krok do uzy-
skania go. Musimy także studiować Biblię i wierzyć w zawarte w niej 

20. Ludzie czystego serca



166 Podręcznik uczniostwa

obietnice. „Jako odrodzeni nie z nasienia skazitelnego, ale nieskazi-
telnego, przez Słowo Boże, które żyje i trwa” (1 P 1,23). Kiedy Duch 
Święty objaśnia Słowo w naszym umyśle, w sercu rodzi się nowe 
pragnienie poznania Boga. Biblia i sprawy duchowe nie są wówczas 
dla nas nudne i nieciekawe. Miłość Jezusa okazana na Golgocie i plan 
zbawienia zrealizowany z łaski za tak ogromną cenę stają się najważ-
niejszymi tematami zajmującymi nasze myśli.

Dwie natury

Nowonarodzenie to coś więcej niż modyfikacja. Apostoł Paweł 
oświadcza: „Tak więc, jeśli ktoś jest w Chrystusie, nowym jest stwo-
rzeniem; stare przeminęło, oto wszystko stało się nowe” (2 Kor 5,17). 
Ellen G. White w książce Droga do Chrystusa pięknie opisuję tę rady-
kalną zmianę: „Ci, którzy stają się nowymi stworzeniami w Chrystu-
sie Jezusie (...) nie będą już kształtowali swojego życia według wcześ-
niejszych upodobań, ale dzięki wierze Syna Bożego będą wstępowali 
w Jego ślady, odzwierciedlali Jego charakter i oczyszczali się tak, jak 
On jest czysty. Miłują to, czego kiedyś nie cierpieli, a nienawidzą tego, 
co kiedyś miłowali”120.

Choć nowonarodzenie obejmuje stanie się nowym stworzeniem 
w Chrystusie, musimy pamiętać, że nawet po tym doświadczeniu dwie 
natury walczą o panowanie. „Gdyż ciało pożąda przeciwko Duchowi, 
a Duch przeciwko ciału, a te są sobie przeciwne, abyście nie czynili 
tego, co chcecie” (Ga 5,17). Choć miłość do Jezusa i pragnienie czy-
stości zostają zrodzone w sercu przez boską naturę, stara, grzeszna 
natura („ciało”) nadal walczy przeciwko nam i będzie walczyć aż 
do powtórnego przyjścia Jezusa.

	120	Ellen G. White, Droga do Chrystusa, s. 55-56.



167

Nastawienie umysłu

Jak osiągamy zwycięstwo nad ciałem, aby zachować miłość do Boga 
i Jego Słowa? Biblia oferuje jasną odpowiedź na to pytanie. „Według 
Ducha postępujcie, a nie będziecie pobłażali żądzy cielesnej” (Ga 5,16). 
„Bo ci, którzy żyją według ciała, myślą o tym, co cielesne; ci zaś, któ-
rzy żyją według Ducha, o tym, co duchowe. Albowiem zamysł ciała, 
to śmierć, a zamysł Ducha, to życie i pokój” (Rz 8,5-6). „O tym, co 
w górze, myślcie, nie o tym, co na ziemi” (Kol 3,2).

Biblia uczy, że tajemnica rozwijania i podtrzymywania czystości 
serca leży w nastawieniu umysłu na sprawy niebiańskie zamiast 
na sprawy ziemskie. Kiedy czytamy, oglądamy, słuchamy i rozmy-
ślamy o sprawach duchowych, „cielesne pożądliwości, które walczą 
przeciwko duszy” (1 P 2,11) tracą swoją siłę i zwyciężamy nad pokusą. 
Dlatego tak ważne jest, byśmy otaczali się wpływami duchowymi.

W Prz 4,23 znajdujemy mądrą radę: „Czujniej niż wszystkiego innego 
strzeż swego serca, bo z niego tryska źródło życia!”. Nie wystarczy, że 
dzięki zbawczej więzi z Jezusem otrzymujemy nowe serce. Musimy go 
uważnie „strzec”, kierując naszymi zmysłami, drogami duszy, przez 
które diabeł usiłuje wzbudzać grzeszne namiętności naszej cielesnej 
natury. Dlatego apostoł Paweł radzi: „Wreszcie, bracia, myślcie tylko 
o tym, co prawdziwe, co poczciwe, co sprawiedliwe, co czyste, co miłe, 
co chwalebne, co jest cnotą i godne pochwały” (Flp 4,8).

Przez patrzenie

Ellen G. White napisała: „Umysł mężczyzny czy kobiety nie prze-
chodzi w jednej chwili od czystości i świętości do deprawacji, zepsucia 
i występku. Potrzeba czasu, aby przemienić to, co ludzkie w to, co boskie, 
albo zdegradować tych, którzy zostali ukształtowani na obraz Boga, 
tak by stali się brutalni i szatańscy. Zmieniamy się przez patrzenie”121.  
	121	Ellen G. White, Chrześcijańska rodzina, s. 257.

20. Ludzie czystego serca



168 Podręcznik uczniostwa

Słowa te świadczą, że przyglądanie się grzesznym zachowaniom znie-
czula nas na takie same zachowania w naszym życiu (zob. Mt 6,22-23;  
2 Kor 3,18).

Zamiast karmić duszę duchowym pokarmem, który oczyszcza 
serce, wielu ludzi we współczesnym świecie wzmacnia swoją grzeszną 
naturę przez to, co oglądają w filmach i programach telewizyjnych. 
Choć żadne środki przekazu nie są złe same w sobie, chrześcijanie 
powinni wstrzymywać się od oglądania tego, co oswaja z przemocą 
i występkiem, zachęca do bezbożności, wywołuje chciwość i lubież-
ność, przyzwyczaja do wulgarności w mowie i zachowaniu oraz w jaki-
kolwiek sposób znieważa Boga.

„Nie ma w naszym kraju nic, co bardziej zatruwałoby wyobraźnię, 
niszczyło religijne usposobienie i odbierało upodobanie do prostych 
przyjemności i trzeźwych realiów życia, niż czynią to teatralne roz-
rywki. Upodobanie do tych scen rośnie w miarę przyglądania się im, 
podobnie jak uzależnienie do alkoholu jest proporcjonalne do spoży-
cia”122. Nie tylko treść, ale także emocjonalna ekscytacja wywoły-
wana przez programy telewizyjne i filmy osłabia nasze zainteresowa-
nie Biblią. Sztuka wizualna może być tak „upajająca”, iż odbierze nam 
zainteresowanie „mniej ekscytującymi przyjemnościami”.

W przeciwieństwie do intelektualnej siły czerpanej z czytania Pisma 
Świętego czy nawet spędzania czasu na rozmowie z żywym człowie-
kiem, oglądanie filmów i telewizji wprawia człowieka w stan podobny 
do hipnozy, „oderwania od rzeczywistości”. Podczas tych czynności 
aktywność płatów czołowych mózgu odpowiedzialnych za wartości 
duchowe i moralny osąd znacząco maleje.

Obecnie jak nigdy dotąd powinniśmy strzec się popadania w duchową 
drzemkę przez pozwalanie sobie na korzystanie z bezbożnych rozry-
wek, które kształtują nasze myślenie za nas. „Przeto nie śpijmy jak 
inni, lecz czuwajmy i bądźmy trzeźwi” (1 Tes 5,6).

	122	Tamże, s. 405.



169

Schwytani w sieć

W minionych pokoleniach pokusy cielesnego serca były w pewnym 
stopniu hamowane brakiem łatwego dostępu do wielu przejawów zła. 
Jednak wraz z popularyzacją internetu wszystko się zmieniło. Obec-
nie większość osób spędza średnio pięć godzin lub więcej dziennie, 
korzystając z sieci. Media społecznościowe, rozrywka, blogi i niezli-
czone strony internetowe absorbują czas i uwagę. Tą drogą mroczna 
ciekawość i skrywana występność grzesznej natury ma obecnie nie-
ograniczony dostęp do wszelkiego rodzaju zła. Tysiące ludzi uzależ-
niły się od mediów społecznościowych, angażując się w internetowe 
romanse czy wikłając się w sidła pornografii.

Chrześcijanie pragnący przygotować się na przyjście Jezusa muszą 
poważnie podejść do potencjalnego szkodliwego wpływu internetu 
na nich i ich bliskich. Jak wszystkie środki przekazu internet może 
być wielkim błogosławieństwem. Właściwie używane media społecz-
nościowe mogą służyć komunikacji i być używane do wywierania 
pozytywnego wpływu na innych. Internet zawiera także całe bogac-
two pozytywnych edukacyjnych i duchowo budujących artykułów, 
filmów i stron internetowych. Jednak by korzystać z tego dobrodziej-
stwa, unikając negatywnego wpływu, musimy okazać czujność i doło-
żyć starań. Oto kilka wartych rozważenia wskazówek:

• 	Ustal dla siebie i swojej rodziny granice czasowe korzystania 
z internetu, w tym także pory, w których wszystkie urządzenia 
elektroniczne są wyłączane.

• 	Korzystaj z komputera w miejscach widocznych dla innych.
• 	Stosuj oprogramowanie filtrujące treść stron internetowych i blo-

kujące niewłaściwe treści.
• 	Postanów nie oglądać niczego zdrożnego (zob. Ps 101,3; Hi 31,1).
• 	Kładź się spać wcześnie, abyś mógł wstać rano i spędzić odpo-

wiedni czas z Bogiem.

20. Ludzie czystego serca



170 Podręcznik uczniostwa

Ułuda fantazji

Biblia mówi: „Ufaj mu, narodzie, w każdym czasie, wylewajcie przed 
nim serca wasze: Bóg jest ucieczką naszą!” (Ps 62,8). Zamiast zwra-
cać się ku Jezusowi jako ucieczce, coraz więcej chrześcijan zwraca 
się ku fikcji i fantazji. Przez gry wideo, media społecznościowe i fik-
cyjne opowiadania wielu ucieka w alternatywną rzeczywistość, zamiast 
czerpać zadowolenie z życia i starać się być produktywnymi. Diabeł 
posługuje się tym uzależniającym mechanizmem, by odciągać lud 
Boży od praktycznych obowiązków życia i dzielenia się Ewangelią 
ze światem. Cenne chwile, dni, tygodnie, miesiące i  lata są marno-
wane na aktywność w wyimaginowanym świecie.

Chrześcijanie powinni być czujni i trzeźwi (zob. 1 P 1,13), unikając 
wszystkiego, co może potęgować niezadowolenie z rzeczywistości. 
Módlmy się wraz z psalmistą: „Odwróć oczy moje, niech nie patrzą 
na marność, obdarz mnie życiem na drodze swojej!” (Ps 119,37).

Śpiewając Panu

Biblia zachęca chrześcijan: „Bądźcie pełni Ducha, rozmawiając 
z sobą przez psalmy i hymny, i pieśni duchowne, śpiewając i grając 
w sercu swoim Panu” (Ef 5,18-19). Nasz Bóg ma upodobanie w muzyce 
(zob. So 3,17), więc dał nam błogosławieństwo muzyki, by rozjaśniała 
nasze życie. Jednak diabeł wie, jak zniekształcić to, co dobre tak, by 
szkodziło. „Właściwie używana muzyka jest błogosławieństwem. Jed-
nak często bywa jednym z najskuteczniejszych czynników stosowa-
nych przez szatana w celu usidlania dusz”123.

Większość współczesnej muzyki pobudza wydzielanie adrenaliny, 
nadmiernie stymuluje emocje i generuje silne reakcje w organizmie. 
Choć wielu ludzi lekceważy negatywne skutki, nie sposób zaprze-
czyć powiązaniu między taką muzyką a niemoralnym stylem życia. 
	123	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 1, s. 506.



171

„Seks, narkotyki i rock and roll” to hasło, którym opisano styl życia 
całego pokolenia.

Podczas gdy wielu nie dostrzega problemu w żadnych formach 
muzycznych, póki tekst jest stosowny, Ellen G. White zauważyła, że 
niektóre style muzyczne mają negatywny wpływ. „Czuję się zaniepo-
kojona, widząc wszędzie przejawy frywolności młodych mężczyzn 
i kobiet wyznających wiarę w prawdę. Nie wydaje się, aby Bóg był 
obecny w ich myślach. Ich umysły są pełne nonsensu. Ich rozmowy 
to pusta, próżna gadanina. Muzyka łatwo wpada im w ucho, a szatan 
wie, które zmysły poruszać, wyolbrzymiać i poddawać zwodniczemu 
urokowi, tak by umysł nie pragnął Chrystusa. Duchowe pragnienia 
duszy — pragnienie boskiej wiedzy, pragnienie wzrastania w łasce 
— zostają wyparte”124.

Szatan wywiera wpływ nie tylko przez niestosowne czy niemoralne 
teksty, ale także dobór instrumentów, które pobudzają organizm 
tak, by gasić w umyśle pragnienie rozmyślania o Chrystusie. Ta nie-
zdrowa ekscytacja często prowadzi do zwiększonego pragnienia sty-
mulacji oferowanej przez muzykę, w wyniku czego coraz mniej czasu 
poświęca się na duchową aktywność, taką jak modlitwa i studiowa-
nie Biblii. Chrześcijanie powinni wybierać muzykę, która nie pobu-
dza nadmiernie zmysłów, nie opanowuje umysłu i nie gasi duchowych 
pragnień duszy. Nie powinniśmy też nigdy słuchać muzyki połączonej 
z tekstami niemoralnymi, wulgarnymi i w jakikolwiek sposób znie-
ważającymi Boga. Dobra muzyka jest wzniosła i harmonijna, tak iż 
przybliża nas do naszego Zbawiciela.

Nie miłujcie świata

Apostoł Jan ostrzega: „Nie miłujcie świata ani tych rzeczy, które 
są na świecie. Jeśli kto miłuje świat, nie ma w nim miłości Ojca. Bo 
wszystko, co jest na świecie, pożądliwość ciała i pożądliwość oczu, 

	124	Ellen G. White, Chrześcijańska rodzina, s. 319.

20. Ludzie czystego serca



172 Podręcznik uczniostwa

i pycha życia, nie jest z Ojca, ale ze świata. I świat przemija wraz z pożą-
dliwością swoją; ale kto pełni wolę Bożą, trwa na wieki” (1 J 2,15-17).

Diabeł nieustannie działa, by przyciągać nasze uczucia do tego, co 
jest na świecie. Chce, żebyśmy uważali się za chrześcijan, a jedno-
cześnie byli „miłującymi więcej rozkosze niż Boga” (2 Tm 3,4). Dla 
wielu chrześcijan materializm jest bożkiem, który odwraca ich serca 
od Boga. Uzależniają się oni od bogactwa, mody czy przypływu adre-
naliny wywoływanego kupowaniem nowych rzeczy. Dla innych boż-
kiem staje się sport. Bacznie śledzą wyniki i bardziej troszczą się o sta-
tystyki swojej ulubionej drużyny czy zawodnika niż o poznanie Pisma 
Świętego czy zbawienie zgubionych ludzi. Czymkolwiek jest bożek, 
musimy oddać go Jezusowi Chrystusowi, aby poświęcić Mu całe serce.

W duchu głębokiego zastanowienia nad sobą każdy chrześcijanin 
powinien regularnie zadawać sobie pytania: „Do kogo należy moje 
serce? O kim myślę? O kim lubię rozmawiać? Do kogo kieruję moje 
najgorętsze uczucia i najlepsze siły? Jeśli należę do Chrystusa, moje 
myśli są przy Nim, a moje najprzyjemniejsze rozmyślania są właśnie 
o Nim. Wszystko, co mam i kim jestem, jest poświęcone Jemu. Pra-
gnę być do Niego podobny, oddychać Jego duchem, pełnić Jego wolę 
i podobać Mu się we wszystkim, co czynię”125.

Praktyczne zastosowanie

W Dz 19 znajdujemy sprawozdanie o pewnych wierzących z Efezu, 
którzy po nawróceniu na chrześcijaństwo albo kontynuowali okulty-
styczne praktyki, albo do nich powrócili. Kiedy uświadomili sobie, że 
brakowało im pełnego poświęcenia, przynieśli swoje magiczne księgi 
i „spalili je wobec wszystkich” (Dz 19,19). Efekt oczyszczenia ich serc 
był natychmiastowy: „Tak to potężnie rosło, umacniało się i rozpo-
wszechniało Słowo Pańskie” (Dz 19,20).

	125	Ellen G. White, Droga do Chrystusa, s. 55.



173

Współcześni chrześcijanie nie różnią się od wierzących w Efezie. 
Aby Słowo Pańskie mogło potężnie rosnąć i umacniać się w naszym 
życiu, my także musi spalić nasze „magiczne księgi”. W tym tygodniu 
zastanów się, co powinno zostać usunięte z twojego życia. Pomyśl 
nie tylko o grzesznych nawykach i praktykach, które kalają serce, 
ale także o tych rzeczach, które — choć niekonieczne złe — kradną 
twoją energię i uczucia, które powinieneś poświecić Bogu. Mogą to 
być filmy i muzyka, które znieważają Pana, sport czy strony inter-
netowe, które pochłaniają czas i angażują uwagę, gry wideo i powie-
ści, które osłabiają pragnienie spraw duchowych, albo cokolwiek, co 
wzmacnia naszą cielesną naturę zamiast pomagać w zachowaniu czy-
stości i szczerości serca.

Po określeniu wszelkich bożków, które mogą istnieć w twoim sercu 
i życiu, rozważ, jakie pozytywne wpływy mogą zająć ich miejsce. Regu-
larnie uczestnicz w spotkaniach modlitewnych i innych działaniach 
zboru. Organizuj w twoim domu spotkania małej grupy. Regularnie 
ćwicz i staraj się zachować aktywność. Poświęcaj więcej czasu rodzi-
nie. Jeśli potrzebujesz pomysłów na zastąpienie świeckich rozrywek 
zdrową rekreacją czy ciekawymi programami i muzyką dla chrześci-
jan, porozmawiaj o tym z twoim mentorem i pastorem.

Poniższa rada stanowi bezcenną wskazówkę dla każdego chrześci-
janina: „Prawdziwy chrześcijanin nie będzie pragnął bywać w miej-
scach rozrywki ani uczestniczyć w żadnych zabawach, dla których 
nie będzie mógł prosić Boga o błogosławieństwo”126. Pamiętaj, że to 
ludzie czystego serca pewnego dnia ujrzą Boga. Tak więc módl się 
wraz z Dawidem: „Serce czyste stwórz we mnie, o Boże”. Proś Boga 
o siłę do zachowanie serca w czystości dla Niego.

	126	Ellen G. White, Chrześcijańska rodzina, s. 405.

20. Ludzie czystego serca



(174)

Rozdział 21

MIŁOŚĆ W RODZINIE

Jedna z najważniejszych prawd Pisma Świętego brzmi, że „Bóg jest 
miłością” (1 J 4,8.16). Niesamolubna miłość jest podstawą nie tylko 
charakteru Boga, ale funkcjonowania całego wszechświata. Bóg 

stworzył wszystko — zarówno ożywioną, jak i nieożywioną materię 
— aby niesamolubnie służyło dobru czegoś lub kogoś innego.

Kiedy Adam i Ewa upadli, ten porządek uległ odwróceniu. Każdy 
z nas odziedziczył egoistyczną naturę, która walczy przeciwko Bożemu 
pierwotnemu planowi dla stworzenia. Jedynie dzięki nadziei zbawienia 
możemy obecnie być „uczestnikami boskiej natury” (2 P 1,4). Choć 
odrodzony chrześcijanin nadal żyje na ziemi, może doświadczać miło-
ści nieba, jeśli Chrystus mieszka w jego sercu. Kiedy wszyscy człon-
kowie rodziny są pokorni i usiłują być podobni do Jezusa, rodzina 
może być przedsmakiem nieba. Może wyrażać wspaniałą prawdę, że 
„Bóg jest miłością”.

Wybór współmałżonka

Początek życia rodzinnego decydujący o atmosferze, jaka będzie pano-
wać w rodzinie, to związek miedzy mężem i żoną. Dlatego bardzo ważne 
jest, by młodzi ludzie starannie wybierali przyszłego współmałżonka.

Dom rodzinny może być najszczęśliwszym miejscem na ziemi, 
kiedy zarówno mąż, jak i żona są poświęceni Bogu i sobie nawzajem. 
Dlatego apostoł Paweł mądrze radzi: „Nie chodźcie w obcym jarzmie 
z niewiernymi” (2 Kor 6,14). Posłuszni Pismu Świętemu adwentyści 
dnia siódmego powinni rozważać związanie się wyłącznie z osobą 



175

również należącą do Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego, podzie-
lającą ich wierzenia i przekonania.

Musimy jednak pamiętać, że właściwa przynależność wyznaniowa 
nie wystarczy, by zapewnić rodzinne szczęście. W sercach męża i żony 
musi panować Duch Święty. Osoby rozważające zawarcie związku mał-
żeńskiego powinny zadać sobie następujące pytania: „Czy mój przyszły 
współmałżonek regularnie się modli i czyta Biblię? Czy regularnie 
uczęszcza na nabożeństwa i bierze udział w działalności zboru? Czy 
z zainteresowaniem rozmawia o sprawach Bożych, przejawiając osobistą 
więź z Bogiem? Czy sumiennie stosuje biblijne zasady świętowania sza-
batu, chrześcijańskiego stylu życia i służby?”. Powinni także zadać sobie 
bardzo praktyczne pytania: „Czy mamy zgodne osobowości, nawyki 
i cele życiowe? Czy jesteśmy odpowiedzialni i stabilni finansowo?”.

Ci, którzy nie zadają tych ważnych pytań pod adresem przyszłego 
współmałżonka, zwłaszcza dotyczących duchowej zgodności, często będą 
doświadczać w małżeństwie niewymownych trudności. Zamiast poprawiać 
duchowy stan mniej poświęconego współmałżonka, nierówny związek 
spowoduje duchowe podupadanie tego, który był bardziej wierny Bogu. 
Rozbieżne wartości i cele sprawią, że małżonkowie będą wiedli w znacz-
nym stopniu odrębne życie, zwierzając się podobnie myślącym przyja-
ciołom zamiast sobie nawzajem oraz spierając się o rodzinne decyzje. 
Wszystkie te trudności będą się pomnażać, kiedy przyjdą na świat dzieci.

Ponieważ romantyczne więzi mogą zaślepić nawet najwierniejszych 
chrześcijan, mądrze jest radzić się dość wcześnie rodziców, pastora 
i silnych duchowych mentorów oraz poważnie traktować ich rady. 
Wybór współmałżonka jest niewątpliwie jedną z najważniejszych decy-
zji, jakie możemy podjąć.

Świętość małżeństwa

Małżeństwo obejmuje uznanie wobec prawa i potwierdzenie przez 
kaznodzieję, ale nie są to jego najważniejsze cechy. Kiedy mężczyzna 

21. Miłość w rodzinie



176 Podręcznik uczniostwa

i kobieta stają się mężem i żoną, tworzą związek, który „Bóg związał” 
(Mt 19,6). Małżeństwo jest instytucją ustanowioną i zdefiniowaną przez 
Boga jako związek odznaczający się miłością i wyłącznością między 
jednym mężczyzną i jedną kobietą, trwający do końca ich życia. Usi-
łowanie definiowania małżeństwa jako czegokolwiek innego jest prze-
ciwne wyraźnemu świadectwu Biblii.

Oczywiście, żyjemy w upadłym świecie. Wielu ludzi zmaga się 
z pokusami homoseksualizmu, pornografii, wszeteczeństwa i wielu 
innych nieczystych myśli i zachowań. Nigdy nie powinniśmy potępiać 
tych, którzy zostali pokonani przez pokusy, ale powinniśmy okazy-
wać im współczucie i pomoc. Możemy być troskliwymi przyjaciółmi 
dla samotnych, zagubionych czy przytłoczonych poczuciem winy 
z powodu nieczystych pragnień czy przeszłych moralnych upadków. 
Ponadto zaś możemy każdą kuszoną duszę kierować do współczują-
cego i wszechmocnego Zbawiciela.

We wrażliwych i narażonych na uzależnienia dziedzinach takich 
jak seksualność nie powinniśmy sugerować, że wystarczy raz się 
pomodlić i wszystkie nieczyste pragnienia natychmiast znikną bez-
powrotnie. Granice, odpowiedzialność, a nawet profesjonalne doradz-
two mogą okazać się konieczne, by wyzwolić się z głęboko zakorze-
nionych wzorców myślenia i postępowania. Jednak usilna modlitwa 
i wysiłek pozwolą odnieść zwycięstwo nad każdą pokusą z pomocą 
Jezusa Chrystusa. Możemy pokonać każdy grzech natury seksualnej, 
który kala umysł i często niszczy także życie rodzinne.

Na dobre i na złe

Choć małżeństwo jest błogosławieństwem, to jednak zachowanie miło-
ści i oddania może być bardzo trudne wobec presji obowiązków rodzinnych 
i zawodowych, nieoczekiwanych tragedii czy natrętnych pokus naszego 
serca. Dlatego bardzo ważne jest, by mąż i żona rozumieli znaczenie zacho-
wywania duchowej bliskości, otwartej komunikacji, regularnej afirmacji 



177

i nieustannego pielęgnowania romantycznej atmosfery w związku mał-
żeńskim. Kiedy to wszystko jest praktykowane, małżeństwo jest silne, 
a mąż i żona razem są w stanie skutecznie omijać życiowe burze.

Nawet małżeństwa oparte na biblijnych zasadach, pełne wzajem-
nego poświęcenia, będą napotykać trudności. Dla wielu z nich okre-
sowy udział w programie ubogacania związku czy choćby studiowa-
nie podręczników zdrowego życia małżeńskiego może być pomocne 
w reagowaniu na pomniejsze problemy, zanim przerodzą się w większe. 
Problemy wynikające z różnic, zidentyfikowane i rozwiązane z duchu 
miłości i niesamolubności, nierzadko pomogą umocnić relację.

Mimo to co roku rozpada się tysiące małżeństw. Czy zatem rozwód 
jest dopuszczalny? Jezus udzielił na to pytanie autorytatywnej odpo-
wiedzi. „Mojżesz pozwolił wam odprawiać swoje żony ze względu 
na zatwardziałość serc waszych, ale od początku tak nie było. A powia-
dam wam: Ktokolwiek by odprawił żonę swoją, z wyjątkiem przyczyny 
wszeteczeństwa, i poślubił inną, cudzołoży, a kto by odprawioną poślu-
bił, cudzołoży” (Mt 19,8-9).

Choć osoba będąca ofiarą zdrady małżeńskiej nie musi wystąpić 
o rozwód, to jednak właśnie cudzołóstwo jest jedynym przypadkiem, 
w którym Jezus dopuszcza rozwód i ponowne małżeństwo. Inne powody 
rozwodu, takie jak przemoc emocjonalna, zaniedbywanie, okłamywa-
nie czy porażki finansowe nie są biblijne akceptowane. Dla chrześci-
jan podporządkowanych Słowu Bożemu małżeństwo jest dozgonnym 
przymierzem na dobre i na złe, w bogactwie i biedzie, w zdrowiu i cho-
robie. Co Bóg złączył, człowiek niech nie rozłącza.

W małżeństwach, które stały się fizycznie czy emocjonalnie nie-
zdrowe dla współmałżonków czy dzieci, separacja stanowi rozsądne 
wyjście pozwalające pokonać trudności z pomocą dobrego chrześci-
jańskiego doradcy małżeńskiego. Nawet jeśli okoliczności nie są aż 
tak rozpaczliwe, skorzystanie z pomocy doradcy na wczesnych etapach 
rodzących się trudności w małżeństwie może mieć istotne znaczenie. 
Nie zwlekajcie z korzystaniem z pomocy, jeśli czujecie, że wasz zwią-
zek przeżywa problemy.

21. Miłość w rodzinie



178 Podręcznik uczniostwa

„Choćby powstały trudności, kłopoty i zniechęcenie, niech ani mąż, 
ani żona nie myślą, że ich związek jest pomyłką i rozczarowaniem. (...) 
Pielęgnujcie wzajemną miłość i przebaczajcie sobie wzajemnie, a wtedy 
małżeństwo zamiast końcem miłości będzie w istocie jej początkiem. 
Serdeczność prawdziwej przyjaźni, miłość, która wiąże z sobą serca, 
jest przedsmakiem rozkoszy niebios”127.

Życzliwe pouczenie

Jednym z najwyraźniejszych przejawów miłości w rodzinie jest to, 
co Biblia nazywa „życzliwym pouczeniem” (Prz 31,26 BKR). Uprzejme 
słowa, grzeczność i cierpliwość to zalety często rezerwowane dla sfery 
publicznej, w której inne postępowanie natychmiast mści się na nas. 
Ale szczery chrześcijanin będzie wyrozumiały i uprzejmy wobec współ-
małżonka, dzieci, rodziców i rodzeństwa. Prawdziwy charakter nie 
objawia się w tym, jakimi jesteśmy w pracy, zborze czy szkole. Praw-
dziwe „ja” ukazuje się w domu, wobec rodziny, w życiu prywatnym.

Mężowie, żony i dzieci powinni otwarcie komunikować swoją miłość 
i unikać podnoszenia głosu w gniewie. Powinni chronić nawzajem 
swoje uczucia oraz okazywać sympatię i cierpliwość wobec wzajem-
nych słabości. Powinni strzec nawzajem swojej reputacji i wypowia-
dać się pozytywnie o sobie nawzajem w obecności osób postronnych. 
Wreszcie, powinni zachowywać świętość rodzinnego kręgu i unikać 
mówienia o sprawach prywatnych w sposób, który mógłby wprawiać 
innych członków rodziny w zakłopotanie.

„Żona nie powinna mieć przed mężem żadnych tajemnic, którymi 
dzieli się z innymi osobami, a mąż nie powinien zatajać przed żoną 
niczego, czym dzieli się z przyjaciółmi. Serce żony powinno być grobem 
wad męża, a serce męża — grobem wad żony. Nigdy żadna ze stron nie 
powinna kpić czy żartować z uczuć drugiej. Nigdy mąż i żona nie powinni 
naśmiewać się z siebie czy narzekać na siebie w obecności innych osób 
(...). Ukazano mi, że każdą rodzinę powinna otaczać święta tarcza”128.
	127	Ellen G. White, Śladami Wielkiego Lekarza, s. 255.
	128	Ellen G. White, Chrześcijańska rodzina, s. 135.



179

Równi sobie, ale różni

Pismo Święte wyraźnie naucza wzajemnej miłości i szacunku mię-
dzy mężem i żoną, przy czym żadne z małżonków nie powinno wyno-
sić się nad drugie. Ta pełna równość została wskazana już w opisie 
stworzenia. „Ewa została stworzona z żebra wyjętego z boku Adama, 
co miało oznaczać, że nie będzie nad nim panować jako głowa, ani nie 
znajdzie się pod jego stopą jako istota podrzędna, ale ma stać u jego 
boku jako równa mężowi, kochana i chroniona przez niego”129.

Oczywiście, mężczyzna i kobieta różnią się między sobą. Obok 
różnic rozmiarów ciała, siły fizycznej i budowy anatomicznej, róż-
nice występują także w ich sposobie myślenia i odczuwania. Mąż 
i żona mają odmienne role oparte na ich naturalnych zaletach i zdol-
nościach. Powinniśmy pamiętać, że Bóg stworzył zarówno mężczy-
znę, jak i kobietę w określonym celu, co nigdy nie ulegnie zmianie, 
wbrew wysiłkom niektórych osób, by zatrzeć linie podziału dzielące 
dwie istniejące płci.

Mąż i ojciec

Biblia wyznacza mężom wzniosły standard, kiedy mówi: „Mężo-
wie, miłujcie żony swoje, jak i Chrystus umiłował Kościół i wydał zań 
samego siebie” (Ef 5,25). Mąż i ojciec ma naśladować Jezusa w oka-
zywaniu ofiarnej miłości do żony i dzieci.

„Wszyscy członkowie rodziny skupiają się wokół ojca. On jest pra-
wodawcą ilustrującym w swoim męskim postępowaniu mocniejsze 
zalety: energię, prawość, uczciwość, cierpliwość, odwagę, pilność 
i praktyczną użyteczność”130.

„Planem Bożym było, ażeby członkowie rodziny łączyli się we wspól-
nej pracy, modlitwie i odpoczynku; ojciec jako kapłan w swoim domu, 

	129	Tamże, s. 22.
	130	Tamże, s. 162.

21. Miłość w rodzinie



180 Podręcznik uczniostwa

ojciec i matka razem jako nauczyciele i towarzysze swoich dzieci”131. 
Zwróć uwagę, że choć zarówno ojciec, jak i matka mają być nauczy-
cielami i  towarzyszami dzieci, tylko ojciec został wyróżniony jako 
„kapłan w swoim domu”. Dlatego każdy mąż i ojciec powinien czuć 
się szczególnie odpowiedzialny za modlenie się za żonę i dzieci, udzie-
lanie duchowych wskazówek, dawanie przykładu codziennej osobi-
stej pobożności i kierowanie rodziną w regularnych nabożeństwach 
rodzinnych, uczęszczaniu do zboru i wydawaniu świadectwa wiary.

Nie sposób przecenić tego, jak ważne jest, by mąż i ojciec okazy-
wał pokorę i łagodność wobec żony i dzieci. Biblia radzi: „Ojcowie, nie 
rozgoryczajcie dzieci swoich, aby nie upadały na duchu” (Kol 3,21). 
Ellen G. White rozwija tę radę: „Mężczyzna, który raz po raz pod-
kreśla swoje stanowisko głowy rodziny nie dowodzi tym swojej męsko-
ści. Cytowanie przez niego Pisma Świętego na poparcie jego autory-
tetu nie zyska mu więcej szacunku domowników. Domaganie się, by 
jego żona, matka jego dzieci, wykonywała jego plany tak, jakby był 
nieomylny, nie przyda mu męskości. Pan uczynił męża głową żony 
po to, aby ją chronił. Jest on głową rodziny po to, by wiązać rodzinę 
jednością, podobnie jak Chrystus jako głowa Kościoła (...). Autorytet 
Chrystusa jest wykonywany w mądrości, z całą dobrocią i łagodno-
ścią, a zatem niechaj mąż także w ten sposób sprawuje swoją władzę, 
naśladując Głowę Kościoła”132.

Żona i matka

Podczas gdy mąż i ojciec posiada z natury surowsze zalety, żona 
i matka jest pobłogosławiona połączeniem wewnętrznej siły z miłymi 
zaletami łagodności i współczucia. Jej troskliwy, opiekuńczy sposób 
postępowania pozwala uzyskać wpływ na dzieci, jakiemu nic nie może 
dorównać. „Najczulszą z ziemskich więzi jest więź matki z dzieckiem. 

	131	Ellen G. White, Wychowanie, s. 176.
	132	Ellen G. White, Chrześcijańska rodzina, s. 164-165.



181

Dziecko bardziej poddaje się kształtowaniu przez życie i przykład matki 
niż ojca, gdyż z matką łączy je delikatniejsza więź”133.

Ellen G. White stanowczo podkreślała wzniosłe znaczenie kobiet 
zarówno w rodzinie jak i Kościele. „Król zasiadający na tronie nie 
pełni ważniejszego dzieła niż matka, która jest królową rodziny”134. 
„Możemy bezpiecznie powiedzieć, że szczególne obowiązki kobiety są 
świętsze niż obowiązki mężczyzny. (...) Musi ona czuć, że jest równa 
mężowi — stać u  jego boku wiernie na swoim posterunku jak on 
na swoim”135. „Zbawiciel oświeci takie ofiarne kobiety światłem swo-
jego oblicza, a to da im moc, która przewyższy moc mężczyzn. Mogą 
one wykonać nieograniczone dzieło, jakiego nie potrafią wykonać 
mężczyźni — dzieło sięgające wewnętrznego życia. Mogą się przy-
bliżyć do serc tych, do których mężczyźni nie potrafią dotrzeć. Ich 
dzieło jest niezbędne”136.

Biblia uczy żonę, że obok wypełniania własnych obowiązków, 
powinna ona także wspierać męża w kierowaniu rodziną. „Żony, 
bądźcie uległe mężom swoim jak Panu” (Ef 5,22; zob. także w. 33). 
Ta uległość nie jest bezwarunkowa, ale ma być „jak Panu”. Żona nigdy 
nie powinna czuć się zobowiązana do podporządkowania się osądowi 
męża, jeśli ten wymaga od niej, by była nieposłuszna Bogu, narażała 
siebie lub dzieci na niebezpieczeństwo czy zrezygnowała z własnej 
godności.

Jedynie Duch Święty może uzdolnić mężów i żony do takiego odno-
szenia się do siebie nawzajem, jakie jest zgodne z  intencją nieba. 
„Potrzebujemy Ducha Bożego, aby w naszych rodzinach panowała 
zgoda. Jeśli żona ma ducha Chrystusowego, będzie starannie dobie-
rać słowa, panować nad swoim usposobieniem, będzie uległa, lecz nie 
będzie się czuła jak niewolnica, ale jak towarzyszka swojego męża. 
Jeśli mąż jest sługą Bożym, nie będzie panował nad żoną, nie będzie 

	133	Tamże, s. 184.
	134	Tamże, s. 177.
	135	Tamże, s. 176.
	136	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 9, s. 128.

21. Miłość w rodzinie



182 Podręcznik uczniostwa

surowy i wymagający. Nie sposób przesadzić z ostrożnością w podej-
ściu do uczuć pielęgnowanych w rodzinie, gdyż rodzina, w której 
mieszka Duch Pański, jest symbolem nieba”137.

Dziedzictwo Pańskie

Dzieci, które Biblia nazywa „dziedzictwem od Pana” (Ps 127,3 
BG), to wspaniały dar Boży. Wnoszą one do rodziny życie i radość. 
Biblia uczy rodziców, by wychowywali je, „stosując karcenie i napo-
minanie Pańskie” (Ef 6,4 BT). Ważniejsze niż wszelkie obowiązki 
misyjne jest kierowanie naszymi dziećmi tak, by miłowały Jezusa i były 
Mu posłuszne. Dlatego rodzice nie powinni pozwalać, by cokolwiek 
powstrzymywało ich od poświęcania dzieciom czasu, uwagi i pełnej 
miłości dyscypliny, gdyż tego wszystkiego potrzebują. Kształtowa-
nie charakterów naszych dzieci dla nieba wymaga cierpliwości, mod-
litwy i wiernego przykładu. Jednak Pan obiecuje: „Wdrażaj chłopca 
w prawidła jego drogi, a nie zejdzie z niej i w starości” (Prz 22,6). Co 
za wspaniałe zapewnienie!

Ze swojej strony dzieci (młodsze czy starsze) mają okazywać rodzi-
com wdzięczność i uznanie, będąc posłuszne przykazaniu: „Czcij ojca 
swego i matkę swoją” (Wj 20,12; zob. także Ef 6,1-3). Biblia mówi, że 
liczni zdeklarowani chrześcijanie w czasach ostatecznych będą „rodzi-
com nieposłuszni” (2 Tm 3,2). Brak szacunku dla rodziców jest hanieb-
nym znakiem naszych czasów, prowadzącym nieuchronnie do braku 
szacunku dla Boga i Jego Słowa. Powinniśmy od ich najmłodszych 
lat uczyć nasze dzieci nie tylko posłuszeństwa wobec rodziców, ale 
także okazywania szacunku nauczycielom i przywódcom kościelnym 
oraz traktowania z wyrozumiałością osób starszych. Rodzice i dzieci 
muszą wystrzegać się pychy z powodu swojego wieku oraz zachowy-
wać pokorę i szacunek wobec Boga i bliźnich.

	137	Ellen G. White, Chrześcijańska rodzina, s. 91.



183

Praktyczne zastosowanie

W tym rozdziale staraliśmy się opisać ideał chrystocentrycznej 
rodziny, mamy jednak świadomość, że większość naszych rodzin jest 
nękana upadkami, tragediami i cierpieniem. Mnóstwo ludzi doświad-
czyło tragedii rozwodu. W wielu rodzinach dzieci są zaniedbywane 
i padają ofiarą przemocy. Niektórzy młodzi ludzie nie znajdują oparcia 
w rodzinie ani zrozumienia dla swoich biblijnych przekonań. Niektó-
rzy rodzice przyszli do Chrystusa w zaawansowanym wieku i czują 
się winni, że nie wychowali dzieci tak, by podążały za Bogiem. Jesz-
cze inni zastanawiają się, czy ich porażki w roli wzorców osobowych 
nie sprawiły, że ich dzieci opuściły Kościół. Jeśli identyfikujesz się 
z takimi przypadkami, to wiedz, że nie jesteś sam. Zwróć się do Pana 
Jezusa, a on da ci współczucie, przebaczenie, skruchę, siłę i wszystko, 
czego potrzebujesz, by iść naprzód. Kiedy poddajemy się woli Boga, 
przyszłość maluje się w kolorach nadziei.

To prawda, że wszyscy chrześcijanie mają słabości i czasem zma-
gamy się ze złymi nawykami. Biadamy nad złamanymi obietnicami 
i innymi niedoskonałościami swoimi i naszych bliskich. Nie powinni-
śmy jednak się zniechęcać ani popadać w rozpacz. Zamiast tego sto-
sujmy następujące ważne wskazówki:

1. 	Stawiaj Jezusa na pierwszym miejscu, pokornie okazując posłu-
szeństwo Bogu, nawet jeśli twoi bliscy są temu przeciwni 
(zob. Mt 10,34-37).

2. 	Módl się codziennie w intencji rozwoju twojego charakteru i zba-
wienia wszystkich twoich bliskich.

3. 	Uznaj swoje słabości i nie zwlekaj ze zmianami na lepsze.
4. 	Przebaczaj innym i bądź wyrozumiały dla ich słabości.
5. 	Wreszcie, ufaj Bogu, bo nigdy nie jest za późno na uzdrowienie 

w twojej rodzinie, bez względu na to, na jakim etapie życia jeste-
ście. Jeśli Jezus mieszka w twoim sercu, w twojej rodzinie zapa-
nuje miłość.

21. Miłość w rodzinie





CZĘŚĆ 6

CYKL EWANGELIZACJI





(187)

Rozdział 22

POSŁAĆ ROBOTNIKÓW

Wyszedł siewca rozsiewać ziarno” (Łk 8,5). „Pola (...) już są 
dojrzałe do żniwa” (J 4,35). „Żniwo wprawdzie wielkie, ale 
robotników mało” (Mt 9,37).

To tylko kilka z wielu przypadków, w których Jezus posłużył się 
praktycznymi przykładami z cyklu agrarnego — siewu i żniwa — by 
zilustrować proces czynienia ludzi Jego uczniami. Jak cykl agrarny 
obejmuje przygotowanie gleby, siew ziarna, zabiegi kultywacyjne, żniwo 
i zachowanie plonów, tak „cykl ewangelizacyjny” wymaga podobnych 
faz, niezbędnych dla prawdziwego sukcesu.

Chrześcijanie często wyrażają rozczarowanie z powodu słabych 
rezultatów ich wysiłków mających na celu pozyskiwanie ludzi dla Chry-
stusa. Problem często leży wtym, że nie zdają sobie sprawy, iż ewange-
lizacja jest procesem składającym się z wielu etapów, z których każdy 
wymaga starannego planowania i ciężkiej pracy. Jeśli choćby jeden 
etap zostanie przeoczony, wynik nie będzie zadowalający.

Przygotowanie gleby

Pierwszym etapem w sezonie agrarnym jest przygotowanie gleby 
pod siew ziarna. Twarde grudy ziemi muszą zostać rozbite, aby ziarno 
mogło zapuścić w niej korzenie. W przypowieści o siewcy (zob. Mt 13,1-23)  
Jezus uczy, że ziarno oznacza Słowo Boże, które ma być zasiane w ludz-
kim sercu. Jak twarda ziemia musi zostać spulchniona, aby ziarno 
mogło się zakorzenić, tak ludzkie serce musi zostać zmiękczone, aby 
przyjąć prawdy Słowa Bożego.

Ellen G. White zauważa: „Ogród musi być uprawiony do przyjęcia 
naturalnego nasienia, tak samo serce musi być przygotowane na przy-



188 Podręcznik uczniostwa

jęcie ziarna prawdy. (...) Kto osiedla się na nieprzeoranym ugorze, 
nie oczekuje natychmiastowych plonów. Aby ziemia rodziła, należy 
ją pilnie i wytrwale uprawiać, zasiać ziarna i troskliwie je pielęgno-
wać. Podobnie ma się sprawa z duchowym rozsiewaniem ziarna”138.

Pismo Święte mówi nam, że aby tego dokonać, Jezus szedł „dobrze 
czyniąc” (Dz 10,38 BT). Pełniąc służbę miłosierdzia dla potrzebujących, 
otwierał ich serca na duchowe prawdy, które pragnął w nich zaszczepić. 
Podążając za Jego przykładem, my także odnosimy sukcesy w docieraniu 
do ludzkich serc. Kiedy okazujemy szczerą miłość i troskę, służąc potrze-
bom ludzi w społeczeństwie, możemy zawierać trwałe przyjaźnie, budo-
wać zaufanie i pokonywać bariery. Wówczas, kiedy ziarno Słowa Bożego 
zostanie zasiane, natrafi na serca żyzne i otwarte na przyjęcie prawdy.

Siew ziarna

Żaden rolnik nie uprawia gleby w nieskończoność. Jej przygotowa-
nie to tylko wstęp do siewu ziarna. Bez siewu nie będzie żniwa. Apo-
stoł Paweł przypomina nam: „Kto sieje skąpo, skąpo też żąć będzie, 
a kto sieje obficie, obficie też żąć będzie” (2 Kor 9,6).

Wielu chrześcijan dobrze radzi sobie z zawieraniem przyjaźni z ludźmi 
spoza Kościoła, ale nigdy nie dzielą się z nimi Słowem Bożym. Kiedy przy-
chodzi pora, by porozmawiać o sprawach związanych z wiarą albo prze-
kazać publikacje objaśniające biblijną prawdę, boimy się, że zostaniemy 
uznani za zbyt nachalnych i stracimy przyjaciół. Ale jak rolnik musi zasiać 
ziarno, jeśli spodziewa się żniwa, prawdziwi chrześcijańscy przyjaciele 
nie zaniedbują siewu ziarna prawdy w sercach tych, dla których pracują.

Pielęgnowanie

Kiedy ziarno zapuści korzenie, nową roślinę trzeba pielęgnować. 
Obejmuje to podlewanie, nawożenie, plewienie i inne zabiegi mające 
	138	Ellen G. White, Chrześcijańska rodzina, s. 113.



189

zapewnić cennej roślinie rozwój. Jest to najbardziej czasochłonna 
i pracochłonna faza cyklu agrarnego. Podczas gdy przygotowanie 
gleby i siew ziarna mogą potrwać dzień czy dwa, pielęgnowanie roślin 
wymaga tygodni i miesięcy pracy.

W dziedzinie duchowej najważniejszym sposobem pielęgnowania 
zasianego ziarna i troszczenia się o rozwój Słowa w sercu człowieka 
jest udzielanie regularnych lekcji biblijnych. Apostoł Piotr radzi nowym 
wierzącym: „Zapragnijcie nie sfałszowanego duchowego mleka, aby-
ście przez nie wzrastali ku zbawieniu” (1 P 2,2). Regularne studiowa-
nie i stosowanie Słowa sprzyja duchowemu rozwojowi, sprawiając, że 
chwasty błędu i grzesznych nawyków zostają wyrwane z serca. Przez 
cierpliwą pracę nowa duchowa roślina zostaje przygotowana do żniwa.

Żniwo

Żniwo to cel, dla którego rolnik pracuje przez cały sezon! Jednak 
dopiero kiedy wiernie wykona dzieło przygotowania gleby, siewu 
ziarna i pielęgnacji plonów, może doczekać się żniwa. Kiedy ci, któ-
rzy pozyskują ludzi dla Chrystusa, starannie wykonają każdy z etapów 
cyklu ewangelizacji, mogą oczekiwać żniwa dusz opowiadających się 
za Chrystusem i przyjmujących chrzest.

Jak dojrzałe zboże musi zostać zżęte w czasie żniwa, tak osoba rozwa-
żająca decyzję pójścia za Chrystusem musi zostać zaproszona do dzia-
łania. Dlatego Jezus wzywa nas: „Proście więc Pana żniwa, aby wypra-
wił robotników na żniwo swoje” (Mt 9,38). Jezus wiedział, że aby dzieło 
zostało wykonane, potrzeba nie tylko oraczy, siewców i tych, którzy pielę-
gnują plon. On potrzebuje pracowników, którzy wiedzą, jak zebrać żniwo!

Ellen G. White opisuje potrzebę „żniwnej” decyzji pójścia za Chry-
stusem w następujący sposób: „Wielu ludzi jest przekonanych o grze-
chu i odczuwają potrzebę posiadania Zbawiciela przebaczającego winy. 
Dusze te są niezadowolone ze swoich poczynań i celów. Jeżeli prawda 
w zdecydowany sposób nie została zastosowana do ich serc, jeżeli wła-

22. Posłać robotników



190 Podręcznik uczniostwa

ściwe słowa nie padły w odpowiednim momencie, wzywając do podję-
cia decyzji na podstawie już przedstawionych dowodów, to ich przeko-
nanie zgaśnie nie poznawszy Chrystusa. Gdy cenna sposobność minie 
i ludzie nie oddadzą serca Chrystusowi, to coraz bardziej będą się odda-
lać od prawdy, oddalać od Jezusa i już nigdy nie staną po stronie Boga. 
(...) Trzeba jasno i wyraźnie przedstawić słuchaczom Jego żądania, 
trzeba zachęcać ludzi, aby podjęli decyzję i stanęli po stronie Boga”139.

Zachowanie plonu

Kiedy plon zostanie zebrany, musi zostać zabezpieczony, aby dać 
„siewcy ziarno, a  jedzącym chleb” (Iz 55,10). Każda dusza zdobyta 
dla Chrystusa ma być błogosławieństwem i zachętą dla Kościoła (jedzą-
cych chleb) do pracy dla zbawienia kolejnych dusz (siewu ziarna). 
Kiedy cykl ewangelizacji zatoczy pełny krąg, spełnia swój cel czynie-
nia ludzi uczniami, którzy pozyskują kolejnych uczniów.

Wielkie ewangeliczne zlecenie wzywa nas, byśmy uczyli nowych 
wierzących „wszystkiego” (Mt 28,20), co przykazał Chrystus. Ozna-
cza to świadome i systematyczne mentorowanie tych, którzy zostali 
ochrzczeni, w celu włączania ich w działalność zboru i nauczania pracy 
dla zbawienia bliźnich. Kiedy zostanie to dokonane, cykl będzie trwał 
nieprzerwanie, a coraz więcej pracowników będzie się przyłączało 
do dzieła Bożego. „Jedna dusza pozyskana dla Prawdy będzie instru-
mentem w zdobyciu następnych w ten sposób rezultat błogosławieństw 
i zbawienia będzie ciągle, bezustannie wzrastał”140.

Praktyczne zastosowanie

Wysiłki wielu chrześcijan zmierzające do pozyskiwania dusz można 
porównać do zachowania bejsbolisty, który zawsze bierze pełny zamach, 

	139	Ellen G. White, Ewangelizacja, s. 194.
	140	Ellen G. White, Posłannictwo chrześcijan, s. 108.



191

by wybić piłkę poza pole gry. Ludzie ci czekają na szczególne zdarze-
nie czy program, które doprowadzą do znaczącego rozwoju liczeb-
nego. Ale Jezus, używając porównania do cyklu agrarnego, uczy nas, 
że ewangelizacja jest procesem, a nie jednorazowym wydarzeniem. 
Podobnie jak przy uprawie roślin, zdobywcy dusz muszą pracować 
cierpliwie i konsekwentnie, realizując kolejno wszystkie etapy cyklu 
ewangelizacji oraz ufając Bogu, że nagrodzi ich pracę obfitym żniwem. 
„Sukces zostanie im dany w stopniu odpowiadającym entuzjazmowi 
i wytrwałości, z jaką wykonują dzieło”141.

W pozyskiwaniu dusz dla Chrystusa nie ma drogi na skróty. Musimy 
przygotować glebę serca, zasiać ziarno Słowa Bożego, pielęgnować 
duchowe zainteresowanie przez regularne lekcje biblijne, doprowadzić 
do decyzji pójścia za Chrystusem i zachować te decyzje przez syste-
matyczne uczniostwo.

Co najważniejsze, musimy pamiętać, że jedynie Bóg „daje wzrost” 
(zob. 1 Kor 3,6-7). Nic nie powinno skłaniać nas do modlitwy i prze-
konywać o naszej zależności od Boga tak, jak praca dla zbawienia 
bliźnich. „Pracując nad duszami, musimy się dużo modlić, ponieważ 
modlitwa jest jedyną metodą, za pomocą której możemy zbliżyć się 
do serc ludzkich. To nie wasza praca, to praca Chrystusa, stojącego 
przy was, i Jego wpływu na serce”142.

Skoro jesteś uczniem Chrystusa, nieważne jak niewykwalifikowany 
się czujesz, Bóg pragnie posługiwać się tobą w celu zdobywania ludzi 
dla Chrystusa. „Bóg często stosuje najprostsze środki, aby osiągnąć 
jak najlepsze wyniki. (...) Nawet najskromniejszy pracownik, kiero-
wany przez Ducha Świętego, poruszy niewidzialne struny, a ich dźwięk 
rozniesie się po krańce ziemi i będzie brzmieć po wieczne czasy”143. 
Jezus z troską oświadczył: „Żniwo wprawdzie wielkie, ale robotników 
mało” (Mt 9,37). Czy będziesz Jego współpracownikiem?

	141	Ellen G. White, Prorocy i królowie, wyd. 5, Warszawa 2018, s. 148.
	142	Ellen G. White, Ewangelizacja, s. 236.
	143	Ellen G. White, Życie Jezusa, s. 605.

22. Posłać robotników



(192)

Rozdział 23

PRZYGOTOWANIE GLEBY

Każdy rolnik wie, że najważniejszym czynnikiem decydującym 
o powodzeniu w uprawie roślin jest gleba. Jeśli nie jest ona 
przygotowana pod zasiew, żniwo będzie co najwyżej bardzo 

skromne. To właśnie podkreślił Jezus w przypowieści o siewcy: „Oto 
wyszedł siewca, aby siać. A gdy siał, padło jedno na drogę (...). Inne 
zaś padło na grunt skalisty (...). Inne znów padło między ciernie (...). 
A inne padło na ziemię dobrą, wzeszło, wyrosło i wydało owoc trzy-
dziestokrotny i sześdziesięciokrotny, i stokrotny” (Mk 4,3-8). Plon 
przyniosły tylko te ziarna, które zostały zasiane w „ziemi dobrej”.

Jak zauważyliśmy w poprzednim rozdziale, ziarno oznacza Słowo Boże, 
podczas gdy ziemia oznacza glebę ludzkiego serca (zob. Mk 4,14-20). 
Zanim serce będzie gotowe przyjąć ziarno prawdy, musi zostać zmięk-
czone. W czasach, w których ludzie przeważnie sceptycznie odnoszą się 
do religii, należy do nich podchodzić w sposób budzący ufność wobec 
osoby głoszącej prawdę, zanim będą oni gotowi otworzyć się na jej przy-
jęcie. Można to osiągnąć, przybliżając się do nich w osobistej służbie.

Metoda Chrystusa

„Siewca ziarna ma do wykonania pracę w celu przygotowania serca 
na przyjęcie Ewangelii. (...) Potrzebna jest osobista praca dla zgubio-
nych dusz. W Chrystusowym współczuciu powinniśmy podchodzić 
do ludzi indywidualnie i starać się budzić ich zainteresowanie wielkimi 
zagadnieniami życia wiecznego. Ich serca mogą być twarde jak ubite 
drogi i może się wydawać, że przedstawianie im Zbawiciela to daremny 



193

trud, ale tam, gdzie logika zawodzi, a argumenty są bezsilne i nie prze-
konują, miłość Chrystusa — objawiona w osobistej służbie — może 
zmiękczyć kamienne serce, tak iż ziarno prawdy zapuści korzeń”144.

Osobista służba była wypróbowaną metodą Chrystusa. „Tylko 
metoda Chrystusa w zdobywaniu ludzi może dać pożądane wyniki. 
Zbawiciel obcował z ludźmi jako ten, kto pragnie dać im to, co najlep-
sze. Wykazywał zainteresowanie ich potrzebami, pomagał im i zdoby-
wał ich zaufanie. Potem zapraszał ich: «Pójdźcie za Mną»”145.

Przebywanie wśród ludzi

Jezus nie czekał, aż ludzie przyjdą do Niego, ale sam ich poszukiwał. 
Przebywał wśród nich. Spędzał z nimi czas. Okazywał zainteresowanie ich 
życiem. „Wyszukiwał ich na ulicach, w prywatnych domach, na łodziach, 
w synagogach, na brzegach jeziora i na uroczystości weselnej. Spotykał 
ich podczas ich codziennych zajęć i okazywał zainteresowanie ich świec-
kimi sprawami”146. Chrystus był uduchowiony, a jednocześnie towarzy-
ski, przebywając wśród ludzi w nadziei dotarcia do ich serc z Ewangelią.

Taki wzór otrzymaliśmy do naśladowania. My także musimy świado-
mie być uduchowieni i towarzyscy wobec ludzi, by okazać im, że zależy 
nam na nich, i odkryć, w jaki sposób możemy najlepiej im służyć. Hiob 
wyraził to w ten sposób: „Byłem ojcem ubogich, a sprawy, którejm nie 
wiedział, wywiadywałem się” (Hi 29,16 BG). Musimy okazywać zain-
teresowanie tym, co interesuje ludzi. A choć ci, do których staramy się 
dotrzeć, niekoniecznie natychmiast otworzą się na sprawy duchowe,  
istnieje dość innych zajęć, które mogą służyć jako narzędzia budowania 
więzi. Pomoc sąsiadowi w zgrabieniu liści, zaproszenie współpracow-
nika na obiad czy wybranie się na wycieczkę rowerową z niewierzącym 
krewnym to tylko kilka przykładów tego, jak możemy przybliżać się 

	144	Ellen G. White, Przypowieści Chrystusa, s. 34-35.
	145	Ellen G. White, Śladami Wielkiego Lekarza, s. 94.
	146	Ellen G. White, Życie Jezusa, s. 108.

23. Przygotowanie gleby



194 Podręcznik uczniostwa

do tych, dla których pracujemy. „Dzięki towarzyskiemu nastawieniu 
i zapoznawaniu się z ludźmi możecie kierować ich myśli na właściwe 
tory znacznie skuteczniej niż przez najbardziej błyskotliwe kazania”147.

Okazywanie współczucia

Okazywanie współczucia polega na wczuwaniu się w odczucia 
innych. Nie sposób współczuć tym, z którymi nie spędzamy czasu. 
„Poznanie rodzi współczucie, a współczucie jest źródłem dobrze peł-
nionej służby”148.

W dawnych czasach domy, niezależnie od ich rozmiarów, budowano 
tak, iż miały werandę od frontu. Dlaczego? Bo ludzie mieli zwyczaj 
ze sobą spędzać czas. Znali swoich sąsiadów i utrzymywali z nimi bli-
skie relacje. Te czasy minęły. Żyjemy w coraz bardziej bezosobowym 
społeczeństwie. Nasze kontakty z innymi w znacznym stopniu ograni-
czają się do wysyłania SMS-ów oraz e-maili. Wskutek tego współczu-
cie w sercu zanika, a my stajemy się coraz bardziej zamknięci w sobie.

Jest takie powiedzenie, że dopóki ludzie nie dowiedzą się, że ci 
na nich zależy, nie będzie im zależeć na tym, co wiesz. Wielu ludzi 
jest zbyt przytłoczonych problemami finansowymi, trudnościami 
w małżeństwie, kłopotami ze zdrowiem i ogólnym niezadowoleniem 
z życia, by zainteresować się czymś, co postrzegają jako kolejną teorię 
religijną. Czują, że nikomu na nich nie zależy i nikt ich nie rozumie, 
więc muszą samotnie dźwigać swoje ciężary.

Dlatego Ellen G. White radzi: „Jeśli ukorzymy się przed Bogiem 
i będziemy uprzejmi, grzeczni, wrażliwi i współczujący, setki ludzi 
nawrócą się do prawdy tam, gdzie teraz nawracają się nieliczni”149. 
„Świat potrzebuje dzisiaj również tego, czego potrzebował dziewięt-
naście wieków temu: objawienia Jezusa Chrystusa”150. Jak Zbawiciel 

	147	Ellen G. White, Słudzy ewangelii, s. 131.
	148	Ellen G. White, Wychowanie, s. 189.
	149	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 9, s. 189.
	150	Ellen G. White, Śladami Wielkiego Lekarza, s. 94.



195

bywał u łoża chorych i wśród pokrzywdzonych przez los, starając się 
pocieszać odrzuconych, tak Jego wyznawcy powinni okazywać Jego 
współczucie w swoich relacjach z bliźnimi.

Służenie

Kiedy Jezus przybliżał się do ludzi i okazywał im współczucie w ich 
trudnym losie, mógł służyć ich potrzebom „jako ten, który pragnie 
ich dobra”. Niewątpliwie obowiązkiem Kościoła chrześcijańskiego 
jest służyć ludziom w zaspokajaniu ich potrzeb. Na temat tego obo-
wiązku Biblia uczy: „Podzielisz twój chleb z głodnym i biednych bez-
domnych przyjmiesz do domu, gdy zobaczysz nagiego, przyodziejesz 
go (...). Gdy głodnemu podasz swój chleb i zaspokoisz pragnienie stra-
pionego, wtedy twoje światło wzejdzie w ciemności, a twój zmierzch 
będzie jak południe” (Iz 58,7.10).

Jezus powtórzył to pouczenie, mówiąc: „Albowiem łaknąłem, a dali-
ście mi jeść, pragnąłem, a daliście mi pić, byłem przychodniem, 
a przyjęliście mnie, byłem nagi, a przyodzialiście mnie, byłem chory, 
a odwiedzaliście mnie, byłem w więzieniu, a przychodziliście do mnie. 
(...) Zaprawdę powiadam wam, cokolwiek uczyniliście jednemu z tych 
najmniejszych moich braci, mnie uczyniliście” (Mt 25,35-36.40).

Służąc potrzebującym, zyskujemy ich zaufanie i przygotowujemy 
glebę ich serc na przyjęcie prawdy Ewangelii.

Zapraszanie

Kiedy Jezus zyskał zaufanie ludzi przez przebywanie z nimi, okazy-
wanie współczucia i służenie im, zapraszał ich, mówiąc: „Pójdź za Mną”. 
W tym celu wykonywał swoją pracę! Rolnicy dokładają starań, by przy-
gotować glebę, ale robią to tylko dlatego, że chcą zasiać w niej ziarno.

Istnieje niebezpieczeństwo, że służenie potrzebom ludzi zajmie miej-
sce głoszenia Ewangelii. Niektórzy nie czynią nic poza służenie fizycz-

23. Przygotowanie gleby



196 Podręcznik uczniostwa

nym i emocjonalnym potrzebom innych, gdyż nie wiąże się to z ryzykiem 
odrzucenia takim jak głoszenie biblijnej prawdy. Jednak póki ci, którym 
służymy, nie zostaną zaproszeni, by pójść za Jezusem i Jego Słowem, 
jaki będzie pożytek z naszej pracy? Ewangelia jest największą potrzebą 
ludzkości. „To nie trudności, znój, czy ubóstwo degradują człowieczeń-
stwo, ale wina i grzech, które niosą niepokój i niezadowolenie. Chrystus 
chce, aby Jego słudzy pomagali chorym z powodu grzechu duszom”151.

Nawet w przypadku dotkliwej choroby największą i najpilniejszą 
potrzebą człowieka jest uzdrowienie duszy. Słowa Chrystusa skiero-
wane do paralityka, zapewniające go, że jego grzechy zostały odpusz-
czone, zanim jego ciało zostało uzdrowione, stanowi przykład tej 
rzeczywistości (zob. Mk 2,1-12). „Nieszczęśnik znalazł w Chrystu-
sie uzdrowienie zarówno duszy, jak i ciała. Potrzebował uzdrowienia 
duszy, zanim mógł docenić zdrowie ciała. Aby uwolnić od fizycznego 
cierpienia, Chrystus musi najpierw przynieść ulgę umysłowi i oczy-
ścić duszę od grzechu. Tej nauki nie można przeoczyć”152.

Jeśli przebywamy wśród ludzi, okazujemy im współczucie i służymy 
im, ale nigdy nie zapraszamy ich do przyjęcia Chrystusa, przyjaźnimy 
się z nimi tylko w tym życiu. Bóg pragnie, abyśmy czynili ich naszymi 
przyjaciółmi na wieczność.

Praktyczne zastosowanie

Nie możemy poprawić metody Chrystusa. Jedynie autentyczne 
współczucie i służenie ludziom otworzą serca na przyjęcie prawdy. 
„Konieczne jest osobiste zbliżenie się do  ludzi. Gdybyśmy mniej 
czasu poświęcali na kazania, a więcej na osobistą pomoc bliźnim, 
widzielibyśmy lepsze wyniki. Trzeba pomagać ubogim, troszczyć się  
o chorych, smutnych i strapionych pocieszać, nieświadomych pouczać, 
a niedoświadczonym udzielać rad. Powinniśmy płakać z płaczącymi 

	151	Ellen G. White, Życie Jezusa, s. 605.
	152	Ellen G. White, Śladami Wielkiego Lekarza, s. 46.



197

i cieszyć się z tymi, którzy mają powód do radości. Jeśli będzie nam 
towarzyszyć siła perswazji, moc modlitwy i miłości Bożej, niemożliwe 
jest, aby ta praca nie przyniosła owoców”153.

Pomyśl o ludziach, których znasz, jak również o tych w lokalnej spo-
łeczności, którzy walczą ze smutkiem, biedą, chorobą czy pokusami. 
Zadaj sobie pytanie, co możesz zrobić, by służyć im w ich potrzebach, 
nieść ulgę, wspierać ich w trudnych chwilach i okazywać im współczu-
cie Chrystusa. Pamiętaj, że „wynik nie tyle będzie zależał od waszej 
wiedzy i wykształcenia, ile od umiejętności znalezienia drogi do ser-
ca”154. W tym tygodniu staraj się przybliżyć do kogoś w miłosiernej, 
osobistej służbie. Czyniąc to, pozyskasz ludzkie serca i przygotujesz 
je na pozytywne przyjęcie ziarna prawdy.

Praktyczne sposoby przygotowania gleby serca

• 	Poświęć czas na budowanie przyjaźni przez inicjowanie rozmowy 
i umiejętność słuchania.

• 	Służ ludziom potrzebującym (przygotuj posiłek dla kogoś cho-
rego lub w żałobie, zaopiekuj się dziećmi, zaoferuj transport itd.).

• 	Podaruj komuś coś, czego naprawdę potrzebuje.
• 	Zaproponuj przyjaciołom wspólne zajęcia, które szczególnie ich 

interesują.
• 	Wybierz się z przyjaciółmi na obiad albo zaproś ich do domu 

na posiłek.
• 	Poświęć czas, by pomóc komuś w jakimś projekcie (naprawy 

w domu, pielęgnowanie ogrodu, projekt artystyczny, naprawa 
samochodu itd.).

• 	Bądź wyrozumiały w czasie, kiedy przyjaciele przeżywają stres 
i kryzys w swoim życiu oraz potrzebują twojego wsparcia.

• 	Módl się, by Duch Święty otworzył serce twojego przyjaciela 
na rzeczywistość duchową.

	153	Tamże, s. 94.
	154	Ellen G. White, Posłannictwo chrześcijan, s. 109.

23. Przygotowanie gleby



(198)

Rozdział 24

SIEW ZIARNA

Znaczenie przygotowania gleby, często nazywanego „ewangeli-
zacją przez przyjaźń”, jest trudne do przecenienia. Ale żaden 
rolnik nie przygotowuje gleby po to, by tak ją pozostawić. Przy-

gotowuje ją wyłącznie pod zasiew. Jezus powiedział: „Ziarnem jest 
Słowo Boże” (Łk 8,11). Musi przyjść czas, kiedy zaczniemy dzielić 
się z naszymi przyjaciółmi prawdami Biblii. Bez siewu ziarna efekt 
żniwa będzie nijaki. Dlatego mamy „siać nad każdą wodą” (Iz 32,20), 
czyli siać Słowo Boże wszędzie, gdzie się udajemy.

Jak zacząć?

Zanim będziemy mogli zasiać ziarno, musimy wiedzieć, gdzie je zasiać. 
W tym celu musimy rozejrzeć się wokół siebie. Pan umieszcza swoich 
wyznawców w określonych rodzinach, sąsiedztwach i miejscach pracy, 
aby za ich pośrednictwem dotrzeć do innych ludzi (zob. Dz 17,24-28).

Jezus powiedział swoim uczniom, że mają być Jego świadkami 
„w Jerozolimie i w całej Judei, i w Samarii, i aż po krańce ziemi” (Dz 1,8). 
Komentując tę wypowiedź, Ellen G. White napisała: „W tych słowach 
zawarta jest lekcja dla wszystkich, którzy mają przekazać światu 
przesłanie prawdy. Ich serca muszą być najpierw napełnione przez 
Ducha Świętego, a ich praca powinna rozpocząć się w rodzinie. Ich 
bliscy powinni otrzymać błogosławieństwo ich wpływu. (...) Następnie 
krąg powinien się poszerzać. Całe sąsiedztwo powinno doświadczyć 
ich zainteresowania zbawieniem bliźnich, a światło prawdy powinno 
zostać wiernie przedstawione sąsiadom, gdyż ich zbawienie jest tak 



199

samo ważne, jak zbawienie ludzi w odległych miejscach świata. Z bez-
pośredniego sąsiedztwa oraz przyległych miejscowości krąg pracy 
sług Bożych powinien się rozszerzać, aż przesłanie prawdy zostanie 
zaniesione w najdalsze zakątki ziemi”155.

Rodzinne pole misyjne

Choć naszym pierwszym polem misyjnym jest rodzina, głoszenie 
Ewangelii naszym bliskim może okazać się trudnym wyzwaniem. Ci, 
którzy najlepiej znają nasze pochodzenie i przeszłe doświadczenia 
oraz nasze upadki i słabości, mogą wykorzystać to jako wymówkę 
dla odrzucenia prawdy, którą się z nimi dzielimy. To właśnie Jezus miał 
na myśli, kiedy powiedział: „Nigdzie prorok nie jest pozbawiony czci, 
chyba tylko w ojczyźnie swojej i pośród krewnych swoich, i w domu 
swoim” (Mk 6,4).

Z drugiej strony, ponieważ nasi najbliżsi dobrze znają nasze słabości, 
są także najbardziej świadomi pozytywnych zmian, jakich Pan dokonał 
w naszym życiu. Takie zmiany muszą wywierać wpływ. Badania wyka-
zały, że około trzech na czterech chrześcijan przychodzi do Chrystusa 
pod wpływem przyjaciół lub krewnych, a ponad połowa z tych, którzy 
przyłączyli się do Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego, uczyniła to 
zaproszona do Kościoła przez znajomą osobę.

Szukanie i ratowanie zgubionych

Choć służenie bliskim jest ważne, Pan pragnie, byśmy poszerzali 
strefę naszej działalności poza przyjaciół i rodzinę. Wielkie ewangeli-
zacyjne zlecenie nakazuje nam „iść” (Mt 28,19). Metoda Jezusa polega 
na „szukaniu” (Łk 19,10) zgubionych. Werset ten sugeruje świadomy 
wysiłek mający na celu docieranie do tych, których jeszcze nie znamy. 

	155	Ellen G. White, The Spirit of Prophecy, t. 3, s. 240-241.

24. Siew ziarna



200 Podręcznik uczniostwa

Pismo Święte obiecuje: „Ci, którzy siali ze łzami, niech zbierają z rado-
ścią! Kto wychodzi z płaczem, niosąc ziarno siewne, będzie wracał 
z radością, niosąc snopy swoje” (Ps 126,5-6). Musimy być gotowi „iść”, 
jeśli pragniemy znaleźć serca gotowe na przyjęcie prawdy. Powinniśmy 
pielęgnować takie nastawienie umysłu, jakie cechowało Chrystusa: 
„Każdy człowiek był w Jego oczach cenną istotą. (...) W Jego oczach 
każdy człowiek był zgubioną duszą, której zbawienie było Jego misją”156.

Dla większości ludzi okazywanie ciepła i uprzejmości w celu pozy-
skiwania nowych przyjaciół dla Jezusa nie stanowi problemu. Trudność 
polega na tym, by wiedzieć, jak i kiedy skierować rozmowę na sprawy 
duchowe. Wielu chrześcijan, sparaliżowanych niepewnością i lękiem, 
po prostu nigdy nie przechodzi do dzielenia się prawdą biblijną.

Ponieważ każdy człowiek jest inny, określenie najlepszego czasu 
skierowania rozmowy na tematy duchowe może być bardzo trudne, 
podobnie jak przewidzenie, jaka będzie reakcja danej osoby. Mimo to 
musimy w jakimś dogodnym czasie wykonać krok wiary i siać ziarno 
prawdy! Nazywamy to „badaniem gleby”.

Badanie gleby

Niektórzy ludzie błędnie zakładają, że muszą poświęcić szereg lat 
na budowanie więzi z drugim człowiekiem, zanim ta osoba będzie 
otwarta na duchową prawdę. Wskazują na metodę Jezusa polega-
jącą na przebywaniu z ludźmi i służeniu im (zob. poprzedni rozdział) 
i zakładają, że każda metoda, która nie uwzględnia długiego czasu 
budowania więzi przed przedstawieniem spraw duchowych (spotka-
nia ewangelizacyjne, ewangelizacja od drzwi do drzwi itd.) musi być 
nieskuteczna. Jednak ilość czasu potrzebna na przygotowanie gleby 
może być różna, bo ludzie różnią się między sobą. Może to potrwać 
lata, ale może też zająć miesiąc, tydzień, dzień, a nawet — jak w przy-

	156	Ellen G. White, Droga do Chrystusa, s. 11.



201

padku Samarytanki, którą Jezus spotkał przy studni — zaledwie kilka 
minut (zob. J 4,1-26).

Publiczna działalność Jezusa trwała tylko trzy i pół roku. Zatem 
regularnie zaprzyjaźniając się z ludźmi przez uprzejmość i osobistą 
służbę, nie marnował On okazji do mówienia o sprawach wiecznych 
— nierzadko już na początku znajomości. Wiedział, że choć niektó-
rzy będą potrzebowali dużo czasu i osobistej służby, zanim naprawdę 
otworzą serce, to jednak wielu innych wymaga znacznie mniej wysiłku, 
bo Duch Święty już nad nimi pracuje. Podobnie wokół nas są tacy, któ-
rych Duch Święty już przygotował na przyjęcie prawdy. Potrzebują 
tylko kogoś, kto im ją przedstawi.

Najlepszym sposobem określenia, czy ktoś jest gotowy na przyję-
cie prawdy, jest „próbowanie gleby”. Jednym z osobistych i niekrę-
pujących sposobów dokonania takiej próby jest po prostu wzmianka 
o duchowych sprawach czy zajęciach i obserwowanie reakcji naszego 
rozmówcy. Opowiedz o tym, co robiłeś w weekend i wspomnij przy 
tej okazji o udziale w zajęciach kościelnych. Podziel się tym, co usły-
szałeś w kazaniu. Zaoferuj modlitwę komuś, kto przeżywa trudności. 
Podziel się krótkim świadectwem nawrócenia. Jeśli reakcja jest pozy-
tywna — na przykład w postaci wnikliwych pytań czy komentarzy 
świadczących o szczerym zainteresowaniu, stopniowo przedstawiaj 
głębszy duchowy wgląd i biblijną prawdą. Jeśli wyczujesz obojętność 
czy opór, pamiętaj, że ludzie nie zmieniają szybko swojego sposobu 
myślenia i postępowania. Jednak nie bój się od czasu do czasu ponow-
nie wypróbować glebę.

Bezgłośni posłańcy

Przekazanie broszury o tematyce duchowej, książki, czasopisma 
czy ciekawego wykładu w formie dźwiękowej lub audiowizualnej jest 
znakomitym sposobem próbowania gleby przez sianie ziarna Słowa 
Bożego. Powinniśmy znacznie częściej przekazywać ludziom publi-

24. Siew ziarna



202 Podręcznik uczniostwa

kacje o tematyce duchowej zawierające przesłanie prawdy. Ellen G. 
White radzi: „Publikacji musi być więcej, a rozpowszechnione mają 
być jak liście leżące na ziemi jesienią. Ci bezgłośni posłańcy oświe-
cają i kształtują umysły tysięcy ludzi w każdym kraju i w każdej czę-
ści świata”157.

Wyrażenie „bezgłośni posłańcy” to trafny termin określający cichy 
wpływ książek i broszur, z którymi nie można się kłócić ani spierać — 
można je tylko przeczytać albo nie. Ta „bezgłośność” pozwala czytel-
nikowi osobiście zmagać się z Bogiem, bez fałszywego poczucia dumy 
i chronienia reputacji, które często wchodzą w grę, kiedy ktoś słyszy 
prawdę od drugiej osoby. Wielu ludzi przeczyta publikację, odłoży ją, 
a potem wróci do niej i zapragnie dowiedzieć się więcej, kiedy poczują, 
że chcą poznać prawdę. Jedynie w wieczności w pełni ocenimy war-
tość przekazywania ludziom publikacji zawierających prawdę. Ellen 
G. White napisała: „Więcej niż tysiąc osób będzie się nawracać jed-
nego dnia, a większość z nich swój pierwszy kontakt z prawdą będzie 
zawdzięczać naszym publikacjom”158.

Przez rozpowszechnianie broszur, książek, czasopism i płyt wielu 
ludzi, którzy mogliby nigdy nie zainteresować się Biblią, zostanie przy-
prowadzonych do prawdy. „Jeśli istnieje dzieło ważniejsze od innych, 
to jest nim dostarczanie naszych publikacji ludziom, aby prowadzić 
ich do studiowania Pisma Świętego”159.

Jeśli nie jesteśmy pewni, czy przekazać komuś publikację o tema-
tyce duchowej, najbezpieczniejszym sposobem działania jest przeka-
zanie jej i wypróbowanie reakcji. Możemy być zaskoczeni, znajdując 
gotowe serca tam, gdzie najmniej się tego spodziewaliśmy. „Nasza 
literatura ma być rozpowszechniana wszędzie. Prawda ma być zasie-
wana nad wieloma wodami, nie wiemy bowiem, gdzie wzejdzie i wyda 
plon. W naszej omylnej ocenie możemy uznać, że nie jest mądrze prze-
kazywać literaturę tym, którzy i tak bardzo szybko przyjmą prawdę. 

	157	Ellen G. White, Służba kolporterska, Warszawa 2006, s. 14-15.
	158	Tamże, s. 165.
	159	Tamże, s. 17.



203

Jednak nigdy do końca nie wiemy, jakie efekty może przynieść wrę-
czenie broszurki zawierającej teraźniejszą prawdę”160.

Budzenie zainteresowania

Mamy siać ziarno prawdy nie tylko w celu odkrywania tych, któ-
rzy już są zainteresowani sprawami wieczności. Dzielenie się naszym 
osobistym świadectwem czy wręczenie komuś publikacji o tematyce 
biblijnej może także budzić zainteresowanie tam, gdzie wcześniej go 
nie było. „W pracy naszej musimy nie tylko kuć żelazo póki gorące, 
ale także kuć żelazo, aby było gorące”161.

Choć powinniśmy budować zaufanie ludzi przez troskliwą służbę 
dla nich, nie możemy czekać, aż sami poproszą nas o publikacje zawie-
rające prawdę. „Chciałabym powiedzieć, bracia i siostry, że powinni-
śmy pracować dla błądzących tam, gdzie się znajdują. Nie możecie się 
spodziewać, że ci, którzy pozostają pod mrożącym wpływem świata, 
sami z siebie okażą troskę o swoje dusze. My musimy ją im najpierw 
okazać”162.

Przesłanie życia albo śmierci

Większość chrześcijan martwi się zbytnio, co ludzie o nich pomy-
ślą. Ale ludzie zeświecczeni przeważnie nie mają żadnego problemu 
z mówieniem chrześcijanom czegoś, o czym wolelibyśmy nie słyszeć! 
Opowiadają o swoich weekendowych wypadach, ulubionych filmach 
i wszystkim, co ich zajmuje. Choć nigdy nie powinniśmy nikogo ura-
żać, to jednak z entuzjazmem powinniśmy mówić innym o tym, co jest 
dla nas ważne, skoro oni opowiadają o tym, co jest ważne dla nich. 

	160	Tamże, s. 14.
	161	Ellen G. White, Ewangelizacja, s. 414-415.
	162	Ellen G. White, Manuscript Releases, t. 18, s. 284.

24. Siew ziarna



204 Podręcznik uczniostwa

Przede wszystkim nie wolno nam nigdy zapominać, że to, co nas inte-
resuje, jest tym, czego ludzie potrzebują, by uniknąć wiecznej zguby.

Jeśli sami nie rozumiemy wiecznej wartości naszego przesłania, nie 
jesteśmy gotowi ryzykować negatywnej reakcji ze strony ludzi, dzie-
ląc się tym przesłaniem. Ellen G. White napisała: „Musisz szanować 
swoją wiarę, aby skutecznie przedstawiać ją innym”163.

Ponieważ Jezus rozumiał wartość Ewangelii, głosił ją nawet tym, któ-
rych jeszcze nie znał, bo wiedział, że wszyscy jej potrzebują. Samary-
tance powiedział: „Gdybyś znała dar Boży i tego, który mówi do ciebie: 
Daj mi pić, wtedy sama prosiłabyś go, i dałby ci wody żywej” (J 4,10). 
Jezus zapewnił ją, że gdyby wiedziała, kim On jest, prosiłaby o to, by 
wskazał jej drogę do prawdy i zbawienia.

Jezus powierzył nam najważniejsze przesłanie na czasy ostateczne. 
Gdyby ludzie zdawali sobie sprawę ze znaczenia tego, co Bóg objawił 
nam w Jego Słowie, prosiliby, żeby im to objawić. „Nasze przesłanie 
jest przesłaniem życia albo śmierci i tak mamy je głosić, jako potężną 
moc Bożą. Mamy je przedstawiać z wymowną siłą. Wtedy Pan uczyni 
je skutecznym”164.

Praktyczne zastosowanie

W przypowieści o siewcy Jezus opisał człowieka, który wyszedł, by 
siać ziarno. Niektóre ziarna padły na pobocze, inne na skalisty grunt, 
jeszcze inne między ciernie, ale niektóre upadły na dobrą ziemię i przy-
niosły plon. W tej przypowieści zawarte jest przesłanie, że nie rolnik, 
rodzaj ziarna czy metoda siewu decyduje o powodzeniu. Udane żniwo 
zależy od rodzaju gleby, w jakiej zasiane zostanie ziarno. Ta lekcja 
powinna być zachętą i pouczeniem dla każdego ucznia Chrystusa. To 
nie nasza elokwencja, pora działania, zdolności czy dokładne trzyma-
nie się metody decyduje o powodzeniu naszych wysiłków zmierzają-

	163	Ellen G. White, Fundamentals of Christian Education, s. 194.
	164	Ellen G. White, Manuscript Releases, t. 1, s. 58.



205

cych do pozyskiwania ludzi dla Chrystusa. Ważniejszy jest stan serca 
tych, dla których pracujemy. Im więcej ziarna siejemy, tym większe 
prawdopodobieństwo, że padnie ono na „dobrą ziemię” — serce przy-
gotowane na ziarno prawdy — i przyniesie plon zbawienia.

Biblia mówi nam, że „kto zważa na wiatr, nigdy nie będzie siał; a kto 
patrzy na chmury, nie będzie żął” (Koh 11,4). Innymi słowy, jeśli odkła-
damy duchowy siew i żniwo, bo czekamy na doskonały czas czy warunki 
do głoszenia Ewangelii, to nigdy nie doczekamy się plonu naszej pracy. 
W następnych wersetach czytamy: „Jak nie wiesz, dokąd wiatr wieje (...) 
tak nie znasz dzieła Boga, który wszystko czyni. Z rana siej swoje nasie-
nie, a niech nie spoczywa twoja ręka do wieczora, bo nie wiesz, czy uda 
się to czy tamto, lub czy jedno i drugie jednakowo wypadną” (Koh 11,5-6).

Nie potrafimy czytać w sercu. Nie znamy doskonałego czasu roz-
poczęcia duchowej rozmowy czy przekazania publikacji. Dlatego 
natchniona rada nakazuje nam siać „rankiem” i „wieczorem”. Nie-
zmienną zasadą jest, że „kto sieje skąpo, skąpo też żąć będzie, a kto 
sieje obficie, obficie też żąć będzie” (2 Kor 9,6).

W tym tygodniu zbierz broszury, książki, czasopisma i płyty, które 
możesz rozdać. Miej je w samochodzie lub w innym łatwo dostępnym 
miejscu. Zacznij rozwijać nawyk zabierania ze sobą kilku broszur wszę-
dzie, gdzie się udajesz, aby rozdawać je jak „liście jesienią”. Postanów 
„zbadać glebę” serca znanej ci osoby. Módl się o mądrość i odwagę 
oraz o to, by Bóg zaaranżował spotkania ewangelizacyjne z osobami 
otwartymi na prawdę. Idąc i siejąc cenne ziarna prawdy, módl się, by 
Bóg pomógł ci wracać z radością, niosąc twoje „snopy” (Ps 126,6).

Praktyczne sposoby siania ziarna prawdy

• 	Opowiedz o tym, czego Bóg dokonał dla ciebie w przeszłości 
i czego dokonuje nadal.

• 	Opowiedz, jak poznałeś Chrystusa i zostałeś adwentystą dnia 
siódmego.

24. Siew ziarna



206 Podręcznik uczniostwa

• 	Zaoferuj modlitwę osobie potrzebującej.
• 	Podziel się obietnicami biblijnymi z kimś, kto przeżywa życiowe 

trudności.
• 	Rozpowszechniaj niewielkie broszury, zostawiając je w poczekal-

niach i innych miejscach, wręczając je nieznajomym i osobom, 
które znasz.

• 	Przekazuj znajomym ciekawe wykłady biblijne w formie audio-
wizualnej i badaj w ten sposób ich poziom zainteresowania.

• 	Umieszczaj w mediach społecznościowych wpisy zawierające 
duchowe treści albo linki do stron internetowych i portali medial-
nych głoszących prawdę.

• 	Przytocz w rozmowie werset biblijny lub nawiąż do tematu, który 
niedawno studiowałeś.

• 	Rozpowszechniaj książki o tematyce ewangelicznej i zgłoszenia 
kursów biblijnych.

• 	Zapraszaj znajomych na nabożeństwa i inne spotkania kościelne 
(grupy modlitewne, koncerty, seminaria, spotkania ewangeliza-
cyjne itd.).

• 	Zapraszaj znajomych na imprezy kościelne organizowane przez 
diecezję (wyjazdy organizowane przez sekretariat kobiet albo 
sekretariat mężczyzn, wczasy dla małżeństw, zjazdy namiotowe 
itd.).



(207)

Rozdział 25

PIELĘGNOWANIE

Kiedy gleba została przygotowana i ziarno zasiane, rozpoczyna 
się etap pielęgnowania. Pielęgnowanie to proces pomagania 
roślinom w rozwoju. Obejmuje zapewnienie im odpowiedniego 

światła słonecznego i wody oraz składników odżywczych, jak również 
usuwanie chwastów, które hamują ich wzrost, oraz chronienie ich przed 
szkodliwymi żywiołami. Pod pewnymi względami etap pielęgnowania 
jest najważniejszy w procesie wzrastania, gdyż wymaga więcej czasu 
i wysiłku niż wszystkie pozostałe etapy razem wzięte. Podczas gdy 
wystarczy kilka dni, by przygotować glebę, wykonać siew i zebrać 
plon, pielęgnowanie roślin może trwać miesiącami.

Kiedy serce zostało zmiękczone w procesie przygotowania gleby 
i zainteresowanie zostało wzbudzone przez zasianie ziarna prawdy, 
kolejnym krokiem jest pielęgnowanie zainteresowania przez udzie-
lanie regularnych lekcji biblijnych. Wtedy osoba, dla której pracu-
jesz, rozwija się w swoim zrozumieniu i stosowaniu Słowa Bożego. 
Prawda Słowa Bożego dostarcza „składników odżywczych” niezbęd-
nych do wzrostu oraz daje światło i moc usuwającą „chwasty” fałszy-
wych nauk i grzesznych nawyków.

Znaczenie udzielania lekcji biblijnych

Jedną z największych potrzeb we współczesnym Kościele jest 
potrzeba wyznawców, którzy będą pielęgnować zainteresowanie osób 
poznających prawdę i udzielać im lekcji biblijnych. Niewielu uświadamia 



208 Podręcznik uczniostwa

sobie ogromny potencjał Kościoła, którego członkowie zaangażowa-
liby się w to dzieło i udzielili choćby jednej lekcji biblijnej tygodniowo.

Dzięki lekcjom biblijnym możliwe jest, by ktoś, kto nie wziął udziału 
w ani jednym wykładzie na temat zdrowia, został ochrzczonym człon-
kiem Kościoła. Jest także możliwe, że ktoś, kto nigdy wcześniej nie 
wziął udziału w żadnej wieczerzy agape, wakacyjnej szkole biblijnej czy 
spotkaniu ewangelizacyjnym zupełnie świadomie, przyjmuje chrzest. 
Jednak aby tak się stało, adwentyści dnia siódmego muszą spełnić 
jeden warunek — udzielić takiej osobie lekcji biblijnych, zanim zosta-
nie ochrzczona. Dzięki temu prawda dotrze do serca i podjęta zosta-
nie decyzja, by wierzyć i praktykować zgodnie z biblijnymi zasadami 
wiary wyznawanymi przez Kościół Adwentystów Dnia Siódmego.

W przemyśle i usługach ta część procesu produkcyjnego, która 
decyduje o tempie całego procesu jest nazywana wąskim gardłem. 
Przedsiębiorstwo może poświęcić mnóstwo czasu i środków na zwięk-
szenie wydajności w innych częściach procesu, ale ogólna wydajność 
nie zwiększy się ponad wydajność wąskiego gardła. Aby zwiększyć 
efektywność całego procesu trzeba koniecznie zwiększyć wydajność 
tego etapu.

W procesie ewangelizacji takim wąskim gardłem są przeważnie 
lekcje biblijne. Choć wielu członków Kościoła zgłasza się na ochot-
nika do działania w innych dziedzinach służby, niewielu angażuje się 
w udzielanie lekcji biblijnych. Nawet jeśli zwiększymy intensywność 
działań na innych etapach ewangelizacji, większość naszych zborów 
nie zanotuje istotnego wzrostu liczebnego, dopóki członkowie Kościoła 
nie zaczną udzielać lekcji biblijnych. Kiedy to nastąpi, wąskie gardło 
się poszerzy i rozwój się zintensyfikuje.

Reformacja studiowania Biblii

Sam Bóg zainspirował tak popularny obecnie sposób studiowania 
Biblii oparty na pytaniach i odpowiedziach, aby członkowie Kościoła 



209

w prosty sposób mogli głosić prawdę biblijną. Odkrycie tej prostej 
metody sięga początków istnienia Kościoła Adwentystów Dnia Siód-
mego.

Było lato 1883 roku. W tamtym czasie prawda była głoszona głów-
nie przy pomocy dystrybucji broszur i czasopism oraz przemawiania 
w czasie masowych zgromadzeń. Pastor S.N. Haskell przemawiał pod-
czas zjazdu namiotowego na południu Kalifornii, kiedy rozpętała się 
potężna burza. Gromy rozlegały się tak często i donośnie, iż zgroma-
dzeni nie słyszeli mówcy, więc organizatorzy byli bliscy odwołania 
spotkania, kiedy pastor Haskell wpadł na pomysł, do którego zain-
spirował go Bóg. Poprosił zgromadzonych, by zebrali się wokół niego 
na środku namiotu i zaczął zadawać krótkie, zwięzłe pytania, podając 
werset zawierający odpowiedź. Następnie zgromadzeni wyszukiwali 
werset w swoich Bibliach i czytali. W ten sposób pastor przekazał prze-
słanie, a efekt był piorunujący! Ludzie zrozumieli, że Pismo Święte 
wprost odpowiada na najważniejsze życiowe pytania i byli pod wraże-
niem tej doniosłej prawdy.

Kiedy mówca wyjechał, jeden z uczestników spotkania, pastor Wil-
liam C. White, opowiedział swojej matce, Ellen G. White, co zaszło 
tamtego wieczora. Następnego dnia Ellen G. White spotkała się z pasto-
rem Haskellem i innymi kaznodziejami, by powiedzieć im, że to spo-
tkanie zostało opisane w jednej z jej wizji i było zgodne ze światłem 
danym jej przez Pana. Bóg w wizji ukazał jej setki i tysiące adwenty-
stów udających się do domów i głoszących prawdę w ten sam sposób.

Opis tej wizji znajduje się w zbiorze świadectw dla Kościoła: „W widze-
niu nocnym ujrzałam wielki ruch reformatorski wśród ludu Bożego. 
(...) Setki i tysiące odwiedzały rodziny i otwierały przed nimi Słowo 
Boże. Serca były przekonane mocą Ducha Świętego, a duch szczerego 
nawrócenia dawał o sobie znać”165. Ta mocna wizja ukazała Boży plan 
potężnej reformacji wśród ludu Bożego — reformacji studiowania Biblii!

	165	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 9, s. 126.

25. Pielęgnowanie



210 Podręcznik uczniostwa

Niebiańska idea

Pastor Haskell został zainspirowany przez wizję Ellen G. White, 
by sporządzić proste instrukcje w celu korzystania z Biblii w takim 
samym formacie pytań i odpowiedzi, jakim on sam spontanicznie się 
posłużył. W październiku tego samego roku powołał do istnienia dzie-
sięciodniowy Instytut Czytania Biblii w celu szkolenia laikatu (w tam-
tym czasie lekcje biblijne były nazywany „czytaniami biblijnymi”).

Jedno z naszych wiodących czasopism zamieściło ogólne ogłoszenie 
skierowane do wszystkich adwentystów, zachęcające ich do udziału 
w szkoleniu. Czytamy w nim: „Zapraszamy nie tylko ludzi młodych, 
ale także starszych. Nawet jeśli ich skronie są przyprószone siwizną, 
nie są zbyt starzy, by odwiedzać rodziny i opowiadać o tym, co Bóg 
dla nich uczynił oraz czytać z nimi Pismo Święte”166. Ellen G. White 
napisała później: „Plan czytania z  ludźmi Biblii jest niebiańskiego 
pochodzenia. Jest wielu mężczyzn i wiele niewiast, mogących podjąć 
ten rodzaj pracy misyjnej i dzięki niej wyszkolić się na pracowników, 
którzy staną się wielkimi mężami Bożymi”167.

Warto zauważyć, kto był przygotowywany do udzielania lekcji biblij-
nych. Starsi i młodsi, mężczyźni i kobiety — każdy, kto mógł opowia-
dać, czego Bóg dla niego dokonał, i czytać Pismo Święte. W tym leży 
genialność niebiańskiej mądrości tej metody studiowania Biblii. Taka 
była tajemnica poruszenia, jakie wywołała ona w Kościele. Przestał 
on być zależny od kaznodziejów w kwestii głoszenia prawdy. Powstała 
metoda, która dała tysiącom członków Kościoła możliwość działania 
i przyczyniania się do dokończenia dzieła Bożego.

	166	S.N. Haskell, w: Signs of the Times, 18.10.1883, s. 465.
	167	Ellen G. White, Posłannictwo chrześcijan, s. 126.



211

Odkrywanie mocy

Są tacy, którzy postrzegają udzielanie osobistych lekcji biblijnych 
jako zbyt proste czy mechaniczne. Nic bardziej błędnego. Ci, którzy 
wyznają taki pogląd, nie rozumieją potężnej mocy studiowania Biblii, 
która jest doskonale dopasowana do potrzeb ludzkości ogarniętej 
zarazą grzechu.

Po pierwsze, lekcje biblijne są oparte na mocy Słowa Bożego. Bóg 
obiecał: „Tak jest z moim słowem, które wychodzi z moich ust: Nie 
wraca do mnie puste, lecz wykonuje moją wolę i spełnia pomyślnie 
to, z czym je wysłałem” (Iz 55,11). Nie wolno nam zapominać, że to 
Słowo Boże tworzy w duszy duchowe życie. Piotr przypomina nam, 
że zostaliśmy odrodzeni „nie z nasienia skazitelnego, ale nieskazitel-
nego, przez Słowo Boże, które żyje i trwa” (1 P 1,23). Ellen G. White 
dodaje: „W Słowie Bożym znajdziemy twórczą moc, która powołała 
wszechświat do bytu. Ona rodzi życie. (...) Słowo przeobraża naturę 
i odradza duszę na obraz Boży”168. Taka moc jest zawarta w osobistym 
studiowaniu Biblii!

Po drugie, udzielanie lekcji biblijnych wiąże nas z tymi, dla których 
pracujemy. Drobne uprzejmości i dobroć okazywane bliźnim są godne 
pochwały, ale nie mogą się równać z poświęceniem czasu na cotygo-
dniowe regularne studiowanie Biblii. Choć dla nas nie musi to być 
wielkie poświęcenie, to jednak osoba, z którą tydzień po tygodniu 
studiujemy Pismo Święte, dostrzega znaczną ilość czasu poświęcaną 
jej w imię zbawienia i duchowego rozwoju. To poświęcenie jest prak-
tycznym wyrazem miłości bliźniego przemawiającym wymowniej niż 
słowa. Ponadto udzielanie lekcji biblijnych nie jest jedynie przekazywa-
niem informacji, ale także okazją do pomagania w odkrywaniu i sto-
sowaniu zbawienia oferowanego w Słowie Bożym. Jest to niezwykłe 
doświadczenie polegające na asystowaniu komuś, do kogo Słowo Boże 
przemawia, sięgając do najgłębszych potrzeb duszy.

	168	Ellen G. White, Wychowanie, s. 89.

25. Pielęgnowanie



212 Podręcznik uczniostwa

Wreszcie, udzielanie osobistych lekcji biblijnych jest niezbędne 
dla duchowego rozwoju osoby, która ich udziela. Dlatego Ellen G. 
White napisała: „Członkowie naszych zborów powinni wykonywać 
więcej pracy od domu do domu, udzielając lekcji biblijnych i rozpo-
wszechniając publikacje. Chrześcijański charakter może być harmo-
nijnie i w pełni ukształtowany jedynie wtedy, kiedy człowiek uważa 
za swój przywilej bezinteresowną pracę dla głoszenia prawdy”169. „Nie-
chaj kaznodzieje pouczą członków zboru, że aby wzrastać duchowo 
muszą nieść odpowiedzialność, którą Pan włożył na nich, odpowie-
dzialność za prowadzenie dusz do Prawdy”170.

Najlepszym sposobem zapamiętania tego, co wiemy, oraz wzrasta-
nia w poznaniu prawdy jest dzielenie się wiedzą, którą posiedliśmy. 
„Ten, kto zaczyna z niewielką wiedzą, w skromny sposób, opierając 
się na tym, co wie, i pilnie szukając głębszego zrozumienia, będzie 
miał do dyspozycji cały niebiański skarb. Im bardziej stara się dzie-
lić światłem, tym więcej światła przyjmie. Im bardziej ktoś stara się 
wyjaśniać innym Słowo Boże, tym jaśniejsze stanie się ono dla niego 
samego. Im więcej używamy naszej wiedzy i ćwiczymy nasze siły, 
tym więcej wiedzy i mocy będziemy posiadać”171.

Nie zapominaj pytać

Osoby zainteresowane studiowaniem Biblii możemy znaleźć zazwy-
czaj pośród tych, których glebę serca przygotowaliśmy na siew ziarna. 
Mogą to być nasi bliscy, przyjaciele, współpracownicy, sąsiedzi, osoby 
odwiedzające zbór czy uczestnicy spotkań ewangelizacyjnych i innych 
wydarzeń kościelnych. Takie osoby można także znaleźć podczas 
rozpowszechniania publikacji i ewangelizacji od domu do domu, jak 
również rozsyłając zgłoszenia lekcji biblijnych mieszkańcom okolicy. 

	169	Ellen G. White, Testimonies for the Church, t. 9, s. 127.
	170	Ellen G. White, Posłannictwo chrześcijan, s. 65.
	171	Ellen G. White, Przypowieści Chrystusa, s. 256-257.



213

Choć wielu chrześcijan twierdzi dzisiaj, że „ludzie już nie interesują się 
Biblią”, musimy kierować się słowami Jezusa. On powiedział: „Pola (...) 
już są dojrzałe do żniwa” (J 4,35). „Żniwo wprawdzie wielkie” (Mt 9,37). 
Czy Mu wierzymy? Choć czasami będzie to wymagać poszukiwania, 
nie braknie ludzi otwartych na studiowanie Biblii.

„Na całym świecie ludzie tęsknie wyglądają ku niebu. Modlitwy, 
łzy i błagania płyną z dusz tęskniących za światłem, łaską i Duchem 
Świętym. Wielu stoi na progu królestwa, czekając tylko na zaprosze-
nie do wejścia”172.

Oto kilka sposobów, w jakie możesz poprosić kogoś, by przyłączył 
się do ciebie w studiowaniu serii lekcji biblijnych:

• 	„Niedawno odkryłem ciekawy zestaw przewodników do studiowa-
nia Biblii odpowiadających na większość najczęściej zadawanych 
pytań dotyczących Pisma Świętego. Chciałbym je przestudiować 
i pomyślałem, że mógłbyś być nimi zainteresowany i przyłączyć 
się do mnie”.

• 	„Szukam kogoś, kto byłby zainteresowany wspólnym studiowa-
niem Biblii, i pomyślałem o tobie. Czy byłbyś zainteresowany 
spotykaniem się raz w tygodniu na godzinę i studiowaniem wraz 
ze mną Słowa Bożego?”.

• 	„Uczestniczę w programie rozwijania uczniostwa w moim zbo-
rze i jednym z zadań, jakie otrzymałem do wykonania, jest prze-
prowadzenie serii lekcji biblijnych z zainteresowaną osobą. Czy 
chciałbyś przestudiować wraz ze mną zestaw lekcji biblijnych?”.

Powodem, dla którego większość wierzących nie znajduje nikogo, 
komu mogliby udzielić lekcji biblijnych, jest to, że nigdy nikogo nie 
pytają. Bez względu na metodę, jakiej użyjesz, tajemnicą znajdowa-
nia osób zainteresowanych lekcjami biblijnymi jest pytanie ich o to, 
czy są zainteresowane!

	172	Ellen G. White, Krzyż i miecz, s. 64.

25. Pielęgnowanie



214 Podręcznik uczniostwa

Jak udzielać lekcji biblijnych

Udzielanie lekcji biblijnych jest znacznie prostsze niż większość ludzi 
to sobie wyobraża. Nie trzeba być doświadczonym biblistą. Wystar-
czy gotowość serca i miłość do bliźnich. Można udzielać regularnych 
lekcji biblijnych albo pojedynczej osobie, albo małej grupie, najlepiej 
z pomocą drukowanych materiałów. Istnieją różne przewodniki przy-
gotowane w prostym formacie pytań i odpowiedzi. Inne materiały, 
z jakich możesz skorzystać, obejmują Biblię z zaznaczonymi werse-
tami, osobiste notatki czy prezentacje audiowizualne. Oto proste etapy 
udzielania lekcji biblijnych:

1.	Przygotowanie serca (Ps 37,5). Módl się o nawracającą moc 
Ducha Świętego w twoim życiu. „Bez żywej wiary w Chrystusa 
jako osobistego Zbawiciela nie możesz sprawić, by twoja wiara 
została dostrzeżona w sceptycznym świecie. Jeśli chcesz wyry-
wać grzeszników z rwących nurtów, twoje stopy muszą być oparte 
na mocnym gruncie”173.

2.	Przygotowanie lekcji. Wybierz zestaw przewodników do lek-
cji biblijnych i przestudiuj samodzielnie pierwszą lekcję. Wpisz 
odpowiedzi, jeśli jest na to miejsce. Dobrze zapoznaj się z lekcją. 
Podkreśl kilka najważniejszych punktów i zakreśl odnoszące się 
do nich pytania. Sporządź notatki ze swoich przemyśleń i oso-
bistych doświadczeń nawiązujących do lekcji, którymi będziesz 
chciał się podzielić.

3.	Pracuj z osobą wspomagającą. Zaproś jedna osobę ze zboru, 
by towarzyszyła ci podczas studiowania. W ten sposób możecie 
wspierać się nawzajem, czyniąc studium biblijne interesującym 
nie tylko dla siebie, a także będziecie mieli zastępstwo na wypa-
dek, gdybyście nie mogli przybyć na spotkanie. Z tych i innych 
powodów Jezus posyłał swoich uczniów po dwóch174.

	173	Ellen G. White, Słudzy ewangelii, s. 183.
	174	Zob. Łk 10,1; Ellen G. White, Życie Jezusa, s. 256-257.



215

4.	Przybądź na spotkanie punktualnie. W ten sposób wykażesz, 
że cenisz czas przeznaczony na studiowanie Biblii, a także pomo-
żesz budować zaufanie.

5.	Zamień kilka słów przed rozpoczęciem lekcji. Nieformalna 
rozmowa jest ważną częścią udzielania osobistych lekcji biblij-
nych. Pomaga nawiązać relację z osobą zainteresowaną na pozio-
mie osobowym. Rozmowa przed lekcją zamiast po lekcji pozwala 
zakończyć spotkanie w duchowej atmosferze.

6.	Módl się przed rozpoczęciem studium. Proś Ducha Świętego, 
by prowadził was do pełni prawdy (zob. J 16,13).

7.	Uczyń studiowanie interesującym przez osobiste zaanga-
żowanie studiującego. Zadaj wszystkie pytania wymienione 
w przewodniku i zaangażuj studiującego przez głośne odczyty-
wanie wskazanych wersetów. Następnie powtórz pytanie, prosząc 
studiującą osobę o odpowiedź na podstawie przeczytanych wer-
setów. Jeśli zajdzie potrzeba, nakieruj osobę studiującą na odpo-
wiedź, ale staraj się unikać odpowiadania za nią. Zadaj pytanie: 
„O czym jest mowa w tym wersecie?”. Niech studiujący uzyska 
odpowiedź z Biblii, a nie od ciebie.

8.	Prowadź studium w wartkim tempie. Nie możesz zbyt dużo 
czasu poświęcać jednemu pytaniu w lekcji. Powinieneś prowa-
dzić lekcję stałym tempie, poświęcając nieco więcej czasu tylko 
wybranym pytaniom, które wcześniej zaznaczyłeś. Nie powinie-
neś przeciągać czasu spotkania ponad godzinę.

9.	Nadaj lekcji osobisty charakter. Podczas studium podziel się 
krótko kilkoma osobistymi doświadczeniami. To pomoże studiu-
jącemu postrzegać prawdę jako praktyczną, uczyni cię w jego 
oczach bardziej autentycznym i realnym oraz wzbudzi jego sym-
patię wobec ciebie.

10.	Nie udawaj eksperta. Usłyszysz pytania, na które nie będziesz 
umiał od razu odpowiedzieć, ale nie zniechęcaj się. Nawet małe 
dziecko może zadać pytanie, które zaskoczy dorosłą osobę. Jeśli 
nie znasz odpowiedzi, powiedz po prostu: „Nie myślałem o tym 

25. Pielęgnowanie



216 Podręcznik uczniostwa

wcześniej. Pozwól, że to przestudiuję i odpowiem ci przy najbliż-
szej okazji”. Jeśli pytanie dotyczy jednego z tematów przyszłych 
lekcji, powiedz: „To dobre pytanie. Będziemy ten temat studio-
wać w jednej z kolejnych lekcji”.

11.	Zapytaj, czy studium było zrozumiałe. Podsumowując studium, 
zapytaj, czy studiujący wszystko zrozumiał. Możesz powiedzieć: 
„Czy na podstawie naszego studium zrozumiałeś, że zmarli nie 
mają świadomości, jakby spali głębokim snem w oczekiwaniu 
na zmartwychwstanie w dniu powtórnego przyjścia Jezusa?”. 
Albo: „Czy jest dla ciebie jasne, że biblijny chrzest jest chrztem 
przez pełne zanurzenie w wodzie?”.

12.	Wzywaj do decyzji. Większość lekcji biblijnych kończy się pyta-
niem skłaniającym do zaangażowania związanego z tematem lek-
cji. Nie pomijaj tego pytania, ale daj studiującemu okazję do udzie-
lenia odpowiedzi.

13.	Potwierdź czas kolejnej lekcji. Nigdy nie wychodź bez potwier-
dzenia daty i godziny następnego spotkania.

14.	Zakończ modlitwą. Modląc się, wspomnij o decyzji podjętej 
przez studiującego.

Praktyczne zastosowanie

Nie ma takiego zadania, w którym nie można się doskonalić w miarę 
praktyki. Stare przysłowie mówi: „Trening czyni mistrza”. Jeśli czujesz 
się niepewny w kwestii udzielania lekcji biblijnych, weź udział w takich 
spotkaniach prowadzonych przez inną osobę, abyś mógł uczyć się 
przez obserwowanie. Następnie praktykuj z osobą ze zboru. Wybierz 
sobotnie popołudnie lub wieczór powszedniego dnia i praktykuj wska-
zówki podane w tym rozdziale. Uczyń to tyle razy, ile potrzebujesz, 
by poczuć się pewniej. Dzięki gorliwej modlitwie i wytrwałemu prak-
tykowaniu wyszkolisz się w udzielaniu lekcji biblijnych tak, że stanie 
się to jednym z twoich ulubionych zajęć.



217

Pamiętaj: „W wodzie, a nie na lądzie uczy się człowiek pływać”175. 
Nigdy nie nauczysz się udzielania lekcji biblijnych, dopóki nie pój-
dziesz z wiarą i nie zaczniesz tego robić. Aniołowie czekają, by poma-
gać nam w naszych skromnych wysiłkach. Już teraz podejmij decy-
zję, że zaczniesz szukać osoby zainteresowanej studiowaniem Biblii, 
abyś mógł udzielić jej lekcji biblijnych. Pan otworzy drogę, a także da 
ci siłę i mądrość niezbędne do realizacji tego zamierzenia.

Praktyczne sposoby podtrzymywania zainteresowania

• 	Spotykajcie się raz w tygodniu, by przestudiować razem lekcję 
biblijną.

• 	Przekaż materiały do lekcji studiującemu, by mógł je studiować 
samodzielnie.

• 	Zaproś kogoś na cotygodniowe spotkania małej grupy studiują-
cej Biblię.

• 	Obejrzyjcie razem serię wykładów ewangelizacyjnych i omówcie je.
• 	Przyprowadź kogoś do szkoły sobotniej, na nabożeństwo lub spo-

tkanie modlitewne.
• 	Zaproś kogoś na serię spotkań ewangelizacyjnych.
• 	Zaproś kogoś na zjazd namiotowy.
• 	Módl się regularnie, by osoba, z którą pracujesz, doświadczyła 

odradzającej mocy Chrystusa i Jego Słowa.

	175	Ellen G. White, Wychowanie, s. 188.

25. Pielęgnowanie



(218)

Rozdział 26

ŻNIWO  
I ZACHOWANIE PLONU

Najbardziej owocna część cyklu ewangelizacji następuje, kiedy 
po miesiącach czy nawet latach przygotowania gleby (ewan-
gelizacji przez przyjaźń), siewu (głoszenia prawdy) i pielę-

gnowania (studiowania Biblii) pojawiają się rezultaty w postaci żniwa 
— decyzji zmieniającej życie człowieka i publicznego opowiedzenia 
się za Chrystusem przez przyjęcie chrztu. Na etapie żniwa wierzenia 
przekładają się na działania i człowiek podejmuje krzyż, by podążać 
za Jezusem (zob. Mt 16,24; Łk 9,23). Wówczas „jest radość wśród anio-
łów Bożych” (Łk 15,10) i w naszych sercach, kiedy widzimy osobę 
podejmującą taką decyzję.

Niestety, bardzo często nie doświadczamy tej radości, bo prze-
oczamy czas, kiedy osoba, dla której pracujemy, jest gotowa przyłą-
czyć się do Bożego Kościoła Ostatków. Jezus miał na myśli ten częsty 
błąd, kiedy powiedział: „Czy wy nie mówicie: Jeszcze cztery miesiące, 
a nadejdzie żniwo? Otóż mówię wam: Podnieście oczy swoje i spójrz-
cie na pola, że już są dojrzałe do żniwa” (J 4,35). Wielu ludzi nigdy nie 
podejmuje decyzji nie dlatego, że nie są gotowi, ale dlatego, że nikt 
nie skorzystał z okazji i nie poprosił ich o decyzję! Musimy dostrzegać 
znaczenie wzywania ludzi z miłością i zapraszania ich do poddania się 
Chrystusowi. Jeśli będziemy to czynić, wielu odpowie na wezwanie.

Choć mamy głosić prawdę z odwagą i wzywać ludzi, by podążyli 
za nią, nie wolno nam zapominać, że żniwo w postaci decyzji przy-
jęcia Chrystusa jest dokonywane „nie dzięki mocy ani dzięki sile, 
lecz dzięki (...) Duchowi” Świętemu (Za 4,6). Jedynie On może prze-



219

konać serce i dać moc do zmiany. Ta moc działa przez Słowo Boże 
(zob. Hbr 4,12). „Duch ożywia. Ciało nic nie pomaga. Słowa, które 
powiedziałem do was, są duchem i żywotem” (J 6,63). Musimy polegać 
na Biblii w kwestii odpowiedzi na pytania, wyjaśnienia obiekcji i pro-
wadzenia do pozytywnej decyzji pójścia za Chrystusem. Słowo Boże 
może przekonać człowieka nawet wtedy, kiedy nasze słowa są bezsilne!

Publiczne wezwania

Jedne z najlepszych okazji do prowadzenia ludzi do decyzji pójścia 
za Jezusem to publiczne spotkania takie jak sobotnie nabożeństwo czy 
spotkanie ewangelizacyjne. Tam głoszenie Słowa Bożego wzbudza 
w sercu głębokie przekonanie, a mówca wzywa słuchaczy, by odpo-
wiedzieli na zaproszenie Ducha Świętego. Każde kazanie powinno 
zawierać apel do słuchaczy, by podążali za Chrystusem i Jego Słowem.

O znaczeniu tych wezwań Ellen G. White napisała: „Jeżeli prawda 
w zdecydowany sposób nie została zastosowana do ich serc, jeżeli wła-
ściwe słowa nie padły w odpowiednim momencie, wzywając do pod-
jęcia decyzji na podstawie już przedstawionych dowodów, to ich prze-
konanie zgaśnie, nie poznawszy Chrystusa. Gdy cenna sposobność 
minie i ludzie nie oddadzą serca Chrystusowi, to coraz bardziej będą 
się oddalać od prawdy, oddalać od Jezusa i już nigdy nie staną po stro-
nie Boga”176.

Ludzka skłonność do zwlekania z odpowiedzią na przekonujący 
wpływ Ducha Świętego jest bardzo ryzykowna. „Jeżeli osób, przeko-
nanych o prawdzie, nie doprowadzi się do decyzji, wtedy zagraża nie-
bezpieczeństwo, że to ich przekonanie będzie stopniowo przemijać”177. 
Dlatego Pismo Święte wzywa nas: „Dziś, jeśli głos jego usłyszycie, nie 
zatwardzajcie serc waszych” (Hbr 4,7).

	176	Ellen G. White, Ewangelizacja, s. 194.
	177	Tamże, s. 155.

26. Żniwo i zachowanie plonu



220 Podręcznik uczniostwa

Decyzja sam na sam

Choć publiczne spotkania mogą być okazją do skutecznego wzy-
wania do decyzji, wezwania takie kierowane indywidualnie podczas 
wizyt domowych i studiowania Biblii są znakomitą okazją do uzyskania 
pierwszych decyzji, po których następuje ostateczne wyznanie w cza-
sie publicznego spotkania. Takie indywidualne spotkania mogą być 
także wykorzystane jako okazja do wzywania do przejścia na wyższy 
poziom zaangażowania niż ten, do jakiego wzywa się ludzi podczas 
spotkań publicznych. Osobista wizyta czy studium Biblii daje okazję 
do zastosowania prawdy w indywidualnej sytuacji, zaoferowania sper-
sonalizowanych słów wsparcia, omówienia konkretnych trudności 
i wykorzystania zaufania zyskanego przez osobistą więź.

Jako pozyskujący ludzi dla Jezusa nie jesteśmy powołani, by ich 
przymuszać czy nimi manipulować, ale musimy zrozumieć, jak działa 
wola człowieka, abyśmy mogli się do niej odwołać w prowadzeniu ludzi 
do decyzji. Możemy obserwować, jak Duch Święty działa na serce czło-
wieka, pomagać ludziom to dostrzec i odpowiedzieć na to działanie. Oto 
kilka prostych kroków, jakie można wykonać, prowadząc ludzi do decyzji:

1.	Obserwuj oznaki przekonania. Mogą to być łzy smutku lub 
radości, szczere pytania czy niezwykły spokój malujący się na twa-
rzy. Negatywne reakcje, takie jak wahanie się, uniki czy nawet 
jawny opór, także są znakami przekonania. Czy w formie pozy-
tywnej, czy negatywnej, reakcje te wskazują na coś więcej niż 
obojętność i zazwyczaj oznaczają narastające przekonanie.

2.	Zadawaj pytania dotyczące zaangażowania. „Czy jest coś, co 
powstrzymuje cię przed świętowaniem szabatu [albo oddawa-
niem dziesięciny Bogu, przyjęciem chrztu, przyłączeniem się 
do Kościoła itd.]?”. Takie pytania mogą wywieść na światło wszel-
kie przeszkody utrudniające pójście za Jezusem. Pomóż ludziom 
zaplanować dalsze kroki i módlcie się razem o siłę do działania.

3.	Przedstaw dobrodziejstwa posłuszeństwa Bogu i niebezpie-
czeństwa zwlekania. Słowo Boże jest pełne obietnic dla posłusz-



221

nych i ostrzeżeń dla tych, którzy lekceważą przekonanie. Zachęć ludzi 
do doświadczenia Bożego błogosławieństwa przez posłuszeństwo.

4.	Skieruj wezwanie skupiające uwagę na Jezusie. Jezus jest naj-
ważniejszą motywacją do podejmowania takich decyzji. Przypomnij 
ludziom, że to On kieruje wezwanie do ich serca. Na przykład, możesz 
powiedzieć: „Jezus zaprasza cię, byś poszedł za Jego przykładem 
i przyjął chrzest. Jak chciałbyś odpowiedzieć na Jego zaproszenie?”.

Jeśli podejmiesz te kroki, okazując szczere zainteresowanie i miłość, 
będziesz wielkim błogosławieństwem dla osoby, dla której pracujesz. 
Wspierasz ją jako przyjaciel, zachęcając do pozytywnej odpowiedzi 
na wezwanie Jezusa. Pamiętaj, że decyzja podążania za Słowem Bożym 
jest konieczna dla doświadczenia duchowego rozwoju.

Przygotowanie do przyłączenia się do Kościoła

Celem etapu żniwa w cyklu ewangelizacji jest przyłączenie się nawró-
conej osoby do Bożego Kościoła Ostatków przez chrzest albo wyzna-
nie wiary. Kiedy ktoś podejmuje taką decyzję, powinieneś spotkać 
się z nim i dokonać przeglądu fundamentalnych zasad wiary Kościoła 
Adwentystów Dnia Siódmego wymienionych w świadectwie chrztu. 
Najprostszym sposobem, by to zrobić, jest skorzystanie z przewod-
nika przygotowania do chrztu, który zawiera zwięzłe objaśnienie i opis 
praktycznego zastosowania tych wierzeń. Przeczytaj i omów każdy 
punkt wraz ze wskazanymi fragmentami Pisma Świętego i zadaj pyta-
nia mające na celu ocenę zrozumienia.

Przechodząc przez ostateczny proces przygotowania do chrztu, roz-
waż trzy zasadnicze obszary oceny gotowości kandydata do przyjęcia 
chrztu i przyłączenia się do Kościoła:

1.	Serce. Czy kandydat okazuje szczere zainteresowanie Jezusem 
i Jego Słowem?

2.	Umysł. Czy kandydat posiada dobre zrozumienie fundamental-
nych nauk Biblii?

26. Żniwo i zachowanie plonu



222 Podręcznik uczniostwa

3.	Życie. Czy życie kandydata jest zgodne z nauczaniem Słowa 
Bożego?

Przed chrztem kandydat powinien nie tylko zrozumieć biblijną 
prawdę i uwierzyć w nią, ale także ją praktykować. Jezus uczył: „Owymi 
zaś, którzy są zasiani na dobrej ziemi, są ci, którzy słuchają słowa, 
przyjmują je i wydają owoc” (Mk 4,20). Ci, którzy słyszą Słowo Boże 
i przyjmują je, dają tego dowód w postaci owocu posłuszeństwa. Apo-
stoł Paweł opisał chrzest jako znak, że „grzeszne ciało zostało unice-
stwione, byśmy już nadal nie służyli grzechowi” (Rz 6,6). Oznacza to, 
że praktykowanie prawdy i odrzucenie grzechu są oznakami szcze-
rego nawrócenia. Choć kandydaci do chrztu nigdy nie będą dosko-
nali, powinni być zaangażowani w posłuszeństwo biblijnej prawdzie.

Tak więc obok pytania o to, czy kandydat rozumie biblijną prawdę, 
powinieneś także zapytać, czy zaczął za nią podążać. Na przykład, 
po przejrzeniu, co Biblia mówi na temat świętowania szabatu, możesz 
zapytać: „Czy zacząłeś świętować szabat w ten sposób? Czy musiałeś 
dokonać zmian i przystosowań w twoim życiu, aby to uczynić?”. Okaż 
współczucie, słysząc o przeszkodach i trudnościach, dzieląc się włas-
nymi doświadczeniami w sposób nacechowany troską, ale jednocześnie 
udzielając solidnego pouczenia o tym, jak odnieść zwycięstwo. Cza-
sami praktyczne decyzje podążania za biblijną nauką są dokonywane 
dopiero podczas przygotowania do chrztu.

Choć gruntowny proces przygotowania do chrztu może się wyda-
wać zbędny, to z pewnością taki nie jest. „Zbyt wiele pobieżnej pracy 
jest wykonywane w związku z dodawaniem nazwisk do księgi zboro-
wej. Niektórzy z przyłączających się do Kościoła zdradzają poważne 
wady charakteru. Ci, którzy ich przyjmują, mówią: «Najpierw przyj-
miemy ich do Kościoła, a potem ich zreformujemy». Niestety, jest to 
błąd. Pierwszym dziełem, jakie musi zostać wykonane, jest dzieło 
reformacji. Módl się z ludźmi, rozmawiaj z nimi, ale nie pozwalaj im 
formalnie przyłączyć się do ludu Bożego, póki nie dowiodą wymow-
nie, że Duch Święty działa w ich sercu”178.
	178	Ellen G. White, w: Review and Herald, 21.5.1901.



223

Potrzebujemy w Kościele nie tylko liczebnego rozwoju, ile prawdzi-
wie nawróconych uczniów Chrystusa. „Bóg byłby bardziej zadowolony, 
mając sześcioro w pełni nawróconych wyznawców, niż sześćdziesię-
cioro jeszcze nie całkowicie nawróconych”179.

Przynależność do Kościoła nie jest ostatecznym celem

Ostatecznym celem ewangelizacji jest pozyskiwanie dla Chrystusa 
uczniów, którzy z kolei będą pozyskiwali kolejnych uczniów. Chrzest 
i związane z nim formalne przyłączenie się do Kościoła są tylko jed-
nymi z pierwszych etapów tego procesu. Jednak często cieszymy się, 
kiedy nowi wyznawcy przyjmują chrzest, a potem zaniedbujemy ich 
mentorowanie i szkolenie. Najczęściej są oni pozostawiani samym 
sobie, by sami dowiedzieli się w jakiś sposób, co znaczy być auten-
tycznym uczniem Chrystusa.

Ellen G. White radzi: „Również nowonawróconych muszą pouczać 
wierni nauczyciele Słowa Bożego, aby zdobyte dusze mogły wzrastać 
w znajomości i miłości prawdy do zupełności w Chrystusie Jezusie. 
Teraz muszą znaleźć się pod wpływem najkorzystniejszym dla swego 
rozwoju duchowego”180.

Ewangelizacja nie kończy się, kiedy ktoś zostanie wyciągnięty 
z grzesznych nawyków, świeckich filozofii i błędów doktrynalnych. 
Musi nastąpić także świadomy proces uczniostwa, w wyniku którego 
nowy członek Kościoła otrzyma dalsze pouczenie ze Słowa Bożego, 
nauczy się stosować jego nauki, zostanie zachęcony do rozwijania sil-
nej duchowej praktyki, włączy się w życie Kościoła i otrzyma szkole-
nie w osobistym wydawaniu świadectwa i służbie w Kościele. W ten 
sposób nowy wyznawca będzie się rozwijał i dojrzewał, stając się peł-
nym energii i aktywnym uczniem Chrystusa.

	179	Ellen G. White, Słudzy ewangelii, s. 245.
	180	Ellen G. White, Ewangelizacja, s. 233.

26. Żniwo i zachowanie plonu



224 Podręcznik uczniostwa

Zachowanie plonu

Ostatnia faza cyklu ewangelizacji została nazwana zachowanie plonu. 
W tej ważnej fazie nowy członek Kościoła jest prowadzony przez men-
tora, szkolony, a następnie posyłany w celu pozyskiwania kolejnych 
uczniów dla Chrystusa. W ten sposób żniwo dusz nie jest tracone, 
a cykl powtarza się raz za razem.

Nowi członkowie Kościoła często napotykają po chrzcie liczne 
wyzwania. Przyjaciele czy krewni niebędący adwentystami mogą sta-
wać na przeszkodzie zmianom dokonanym w życiu nowego wyznawcy. 
Nowi członkowie Kościoła doświadczają także trudności z pozyska-
niem nowych przyjaciół i zintegrowaniem się ze zborem. Życie w zgo-
dzie z wzniosłymi standardami biblijnymi także jest niemałym wyzwa-
niem. Ponadto istnieje zagrożenie w postaci fałszywych nauk, które 
grożą destabilizacją osobom nowym w wierze. Te przyczyny mogą pro-
wadzić do zniechęcenia, rozczarowania i utraty zainteresowania, co 
objawia się zjawiskiem przysłowiowych „tylnych drzwi”, przez które 
nowi członkowie często wymykają się z Kościoła.

Jedynie dzięki świadomym, systematycznym i pilnym staraniom 
w pielęgnowaniu uczniostwa można dokonać zachowania plonu. Ellen 
G. White radzi: „Z chwilą gdy poszczególne osoby nawróciły się 
na drogę prawdy, potrzebna im jest opieka duchowa. (...) Nowo nawró-
conym potrzebna jest opieka — czujność, uwaga, pomoc, otucha i pocie-
cha. Ludzi tych nie wolno pozostawić samym sobie, aby stali się łupem 
najpotężniejszych pokus szatana. Trzeba ich koniecznie wychowywać 
i odnosząc się do nich serdecznie, uczyć o obowiązkach, jakie na nich 
ciążą. Dusze te potrzebują właściwego pokarmu i w odpowiednim cza-
sie. (...) Potrzebujemy więcej ojców i matek, którzy by się zaopieko-
wali tymi niemowlętami w prawdzie, dodawali im otuchy i modlili się 
za nimi, aby wiara ich nie osłabła”181.

Nowi członkowie Kościoła potrzebują duchowych mentorów, któ-
rzy pomogą im stawić czoło wyzwaniom, rozwijać duchową praktykę 
	181	Ellen G. White, Ewangelizacja, s. 243.



225

i zintegrować się ze zborem. „Plan uczniostwa” stanowiący dodatek 
do niniejszego podręcznika (zob. Dodatek A) ma na celu niesienie 
pomocy nowym członkom Kościoła w wymienionych obszarach.

Jednak uczniostwo nie jest pełne, dopóki nowy członek Kościoła nie 
zacznie dzielić się swoją wiarą z innymi. Jezus podsumował to następu-
jąco: „Idźcie tedy i czyńcie uczniami wszystkie narody, chrzcząc je w imię 
Ojca i Syna, i Ducha Świętego, ucząc je przestrzegać wszystkiego, co wam 
przykazałem” (Mt 28,19-20). Zwróć uwagę, że uczniowie otrzymali zlece-
nie pozyskiwania kolejnych uczniów — czynienia innych ludzi uczniami 
Jezusa. Duchowe powodzenie każdego członka Kościoła jest uwarunko-
wane dzieleniem się prawdą z bliźnimi. Dlatego Ellen G. White napisała: 
„Gdy dusze zostaną nawrócone zajmijcie je od razu pracą. Pracując sto-
sownie do swoich zdolności, będą się wzmacniać. Spotykając sprzeciwy, 
krzepniemy w wierze”182. I jeszcze: „Niech każdy zostanie pouczony, jak 
ma pracować. Szczególnie ci, którzy niedawno przyszli do zboru, powinni 
być pouczeni, jak mają współpracować z Bogiem”183.

Praktyczne zastosowanie

Niezależnie od tego, jak długo jesteś adwentystą dnia siódmego, 
możesz uczestniczyć w zdobywaniu dusz dla Chrystusa. Wokoło są 
ludzie szukający prawdy i światła. „Wielu stoi na progu królestwa, cze-
kając tylko na zaproszenie do wejścia”184.

Jezus wezwał nas do modlitwy nie tyle o obfite żniwo, ale o coś, 
co postrzegał jako pilną potrzebę. „Żniwo wprawdzie wielkie, ale 
robotników mało. Proście więc Pana żniwa, aby wysłał robotników 
na żniwo swoje” (Łk 10,2). Często podkreślamy, że powinniśmy modlić 
się o obfity plon, podczas gdy Jezus wyraźnie mówi, że plon jest pewny 
— potrzeba tylko pracowników! Ludzkość umiera z braku prawdzi-

	182	Tamże, s. 246.
	183	Ellen G. White, Posłannictwo chrześcijan, s. 65.
	184	Ellen G. White, Krzyż i miecz, s. 64.

26. Żniwo i zachowanie plonu



226 Podręcznik uczniostwa

wych uczniów Jezusa odkupionych przez Jego łaskę, odczuwających 
odpowiedzialność za zgubionych bliźnich.

Będąc aktywnymi w dziele Bożym i mentorując osobom nowym 
w wierze, możesz podtrzymywać i rozwijać cykl ewangelizacji aż 
do powtórnego przyjścia Jezusa. „Jedna dusza ma nieocenioną wartość. 
O tej wartości świadczy Golgota. Jedna dusza pozyskana dla Prawdy 
będzie instrumentem w zdobyciu następnych w ten sposób rezultat 
błogosławieństw i zbawienia będzie ciągle, bezustannie wzrastał”185.

Praktyczne sposoby zbioru żniwa i zabezpieczania plonu

• 	Kieruj osobiste wezwania podczas domowego studiowania Biblii, 
zapraszając do pełnego poświęcenia się Chrystusowi i Jego Słowu.

• 	Służ przykładami błogosławieństwa wynikającego z podążania 
za prawdą biblijną pochodzącymi z twojego własnego doświad-
czenia.

• 	Uczęszczaj wraz z osobą zainteresowaną na spotkania ewangeli-
zacyjne i wspieraj jej decyzje poświęcenia się Chrystusowi.

• 	Pomóż pozyskanej osobie przygotować się do chrztu.
• 	Zgłoś się jako wolontariusz do służby w ramach serii spotkań 

ewangelizacyjnych.
• 	Uczestnicz w służbie dla społeczeństwa i zapraszaj nowych człon-

ków Kościoła do udziału w niej.
• 	Zaprzyjaźnij się z nowymi członkami Kościoła.
• 	Zapraszaj nowych wyznawców na sobotni obiad i inne spotkania 

społeczne.
• 	Wspieraj nowych członków Kościoła swoim świadectwem wiary.
• 	Zaproś nowych wyznawców do pomocy w służbie, w której uczest-

niczysz.
• 	Mentoruj nowym członkom Kościoła, korzystając z niniejszego 

podręcznika.

	185	Ellen G. White, Posłannictwo chrześcijan, s. 108.



(227)

Dodatek A

PLAN UCZNIOSTWA

Ten dodatek został napisany z myślą o pastorach i liderach zbo-
rowych, którzy korzystają z Podręcznika uczniostwa w celu pro-
wadzenia nowych członków Kościoła. Choć przyłączenie się 

do Kościoła jest błogosławieństwem, to jednak podjęcie tak ważnego 
kroku może się wiązać również ze znacznym stresem. Towarzyszy mu 
zmiana środowiska, rozwijanie nowej praktyki życia, a nawet uczenie 
się nowego słownictwa. Apostoł Paweł napisał: „Stare przeminęło, oto 
wszystko stało się nowe” (2 Kor 5,17).

Plan uczniostwa zarysowany w niniejszym dodatku nie tylko pomoże 
nowym wyznawcom w dokonaniu zmian, ale także pogłębi ich zrozumie-
nie Chrystusa i Jego Słowa. Plan ten łączy nowych członków Kościoła 
z bardziej doświadczonymi chrześcijanami pełniącymi rolę mentorów. 
Ci drudzy pomagają tym pierwszym włączyć się w życie i służbę nowej 
kościelnej rodziny, odpowiedzieć na zadawane przez nich pytania przez 
wspólne studiowanie niniejszego podręcznika oraz zapewnić im śro-
dowisko wzajemnego wsparcia i rozwijania silnej duchowej praktyki.

Choć dodatek ten jest skierowany przede wszystkim do mentorów 
i liderów zborowych, nowi członkowie Kościoła mogą skorzystać z niego 
jako pomocnego przewodnika w procesie uczniostwa. Kiedy sami przejdą 
przez trwający sześć miesięcy proces, będą umieli posłużyć się tym dodat-
kiem, mentorując w przyszłości młodszym braciom i siostrom w wierze.

Przegląd planu uczniostwa

W Podręczniku uczniostwa pastorzy i liderzy zborów mają wszystko, 
czego potrzebują, by wdrożyć systematyczny plan uczniostwa nowo 



228 Podręcznik uczniostwa

ochrzczonych członków Kościoła. W tym planie każdy nowy członek 
zboru powinien mieć mentora (z zasady mentorem mężczyzny powi-
nien być mężczyzna, a kobiety — kobieta, ewentualnie małżeństwo 
może mentorować inne małżeństwo) w osobie pastora lub innego 
lidera zboru. Mentor posługuje się planem cotygodniowych spotkań 
zamieszczonym w niniejszym dodatku oraz dwudziestoma sześcioma 
rozdziałami Podręcznika uczniostwa, prowadząc nowego członka zboru 
w sześciomiesięcznym procesie rozwijającego studiowania, cennych 
możliwości pełnienia służby oraz zacieśniania więzi ze zborem. Jeśli 
cotygodniowe spotkania uczniostwa odbywają się w małych grupach, 
a nie sam na sam, mentor powinien się upewnić, że każdy z uczestników 
grupy wykonał zadania przewidziane w ramach każdego ze spotkań.

Mentorzy uczniostwa powinni z zasady działać pod kierunkiem 
zborowego działu ewangelizacji albo specjalnie wyznaczonego lidera 
służby uczniostwa. Nie tylko nowi wyznawcy, ale także mentorzy 
doświadczą wielkich duchowych dobrodziejstw płynących z zaanga-
żowania w tę służbę uczniostwa. Jednak nie każdy jest gotowy pod-
jąć tak odpowiedzialne obowiązki. Pastorzy i liderzy zboru powinni 
zadbać, by mentorami były osoby miłujące Boga i bliźnich, troskliwe 
i odpowiedzialne, obowiązkowe i punktualne, wierzące i praktykujące 
zgodnie z biblijnymi zasadami wiary. Zalecane są także okresowe spo-
tkania mentorów, podczas których kierownik działu ewangelizacji lub 
lider służby uczniostwa może wspierać i nadzorować ich działalność.

Niezbędna rola mentora

Kiedy Chrystus przyszedł na świat, wyznaczył standard służby men-
torowania. Wszystko, czego oczekiwał od swoich uczniów, sam także 
czynił, dając im przykład do naśladowania. „Zaprawdę, zaprawdę, 
powiadam wam: Kto wierzy we mnie, ten także dokonywać będzie 
uczynków, które Ja czynię” (J 14,12). W ostatnich godzinach przed 
procesem i ukrzyżowaniem Chrystus zademonstrował znaczenie słu-



229

żebnego przywództwa, myjąc uczniom nogi, po czym wyjaśnił: „Dałem 
wam przykład, byście i wy czynili, jak Ja wam uczyniłem” (J 13,15).

Kiedy Jezus wrócił do nieba, uczniowie kontynuowali Jego dzieło 
na ziemi, głosząc przesłanie Chrystusa i szkoląc liderów, którzy swoim 
życiem dawali przykład Jego nauki w działaniu. Apostoł Piotr uczył 
przywódców, których wyznaczył, by nie zachowywali się jak „panujący 
nad tymi, którzy są wam poruczeni, lecz jako wzór dla trzody” (1 P 5,3).

Ten akcent na osobiste mentorowanie został najwyraźniej opi-
sany przez apostoła Pawła. Do wierzących w Koryncie napisał on: 
„Bądźcie naśladowcami moimi, jak i ja jestem naśladowcą Chrystusa” 
(1 Kor 11,1). Braci i siostry w Filippi napominał: „Bądźcie naśladow-
cami moimi, bracia, i patrzcie na tych, którzy postępują według wzoru, 
jaki w nas macie” (Flp 3,17). Podobnie jak Piotr Paweł postrzegał jako 
ostateczny cel to, by ci, którzy naśladowali go w wierze w Chrystusa, 
mogli sami stać się przykładem dla innych: „Gdyż Ewangelia zwia-
stowana wam przez nas, doszła was nie tylko w Słowie, lecz także 
w mocy i w Duchu Świętym, i z wielką siłą przekonania; wszak wiecie, 
jak wystąpiliśmy między wami przez wzgląd na was. A wy staliście się 
naśladowcami naszymi i Pana i przyjęliście Słowo w wielkim uciśnie-
niu, z radością Ducha Świętego, tak iż staliście się wzorem dla wszyst-
kich wierzących w Macedonii i w Achai” (1 Tes 1,5-7).

Pracownicy w Bożym Kościele Ostatków otrzymali podobną radę: 
„Nauczyciele powinni osobiście pracować wśród ludzi, aby ci, którzy 
dołączą do nich, mogli korzystać z ich przykładu. Przykład ma o wiele 
większą wartość niż wiele rad”1.

Wspaniałym dobrodziejstwem planu uczniostwa przedstawionego 
w niniejszym podręczniku jest to, że będzie on dobrodziejstwem 
dla każdego adwentysty dnia siódmego, bez względu na to, od jak 
dawna należy do Kościoła. Członkowie Kościoła, którzy służą jako 
mentorzy uczniostwa, otrzymają szczególne błogosławieństwo, nie-
rzadko doświadczając przy okazji duchowego ożywienia. Dając przy-
kład duchowej praktyki zalecanej w Podręczniku uczniostwa, mento-
rzy będą nie tylko sami rozwijać się duchowo, ale także służyć jako 

	 1	Ellen G. White, Śladami Wielkiego Lekarza, s. 98.

Dodatek A. Plan uczniostwa



230 Podręcznik uczniostwa

„wzór dla trzody”. Ten pobożny przykład, konsekwentnie dawany przez 
jednych wierzących innym wierzącym i przekazywany następnemu 
pokoleniu wierzących, jest sednem udanej, stałej służby uczniostwa.

Cotygodniowe spotkania uczniostwa

Cotygodniowe spotkania mentora z nowym członkiem Kościoła są 
niezbędne. Każde takie spotkanie powinno się składać z czterech czę-
ści. Poniżej podany jest krótki opis i sugerowany czas trwania każdej 
z tych części. Mentor powinien zaplanować spotkanie oraz rozpocząć 
i zakończyć każdą z jego części zgodnie z planem. Dlatego instruk-
cje podane w planie spotkań są przeznaczone głównie dla mentorów.

Przegląd osobistej pobożności (5-10 minut). Po drugim spotka-
niu każde kolejne spotkanie będzie się rozpoczynać przeglądem oso-
bistej pobożności. Mentor i nowy członek Kościoła powinni podzie-
lić się zwięzłymi spostrzeżeniami czy wnioskami wyciągniętymi 
z osobistych nabożeństw w ciągu minionego tygodnia. Jest to ważne 
ze względu na wspieranie nowego członka Kościoła przez mentora, 
jak i wzajemną odpowiedzialność w sprawach duchowych.

Omówienie rozdziału (30-40 minut). Jest to zasadnicza część każ-
dego spotkania. Uważnie przeczytajcie i omówcie rozdział. Zalecane 
pytania do dyskusji mogą pomóc w zwróceniu uwagi na najważniejsze 
punkty poruszane w rozdziale.

Po studium (5-10 minut). Po przestudiowaniu rozdziału z Podręcz-
nika uczniostwa, ale przed zakończeniem spotkania zazwyczaj pojawi 
się jakaś ważna sprawa do omówienia czy przekazania. Mentorzy 
powinni zapoznać się z tą sprawą przed spotkaniem.

Po spotkaniu. Zajęcia poza cotygodniowym spotkaniem mają 
na celu integrację nowego wyznawcy ze zborem, włączenie go w dzia-
łalność zboru i dawanie mu możliwości i okazji do służby. Związane 
z tym zadania mogą być wykonane w ciągu dwóch czy trzech tygo-
dni od spotkania, podczas którego zostały przedstawione. Mento-
rzy mogą włączyć w ich realizację innych członków zboru, by pomóc 



231

nowemu członkowi Kościoła lepiej poznać te osoby i w większym stop-
niu doświadczyć działania w zborze.

Zanim rozpoczniecie

W dalszej części tego dodatku zawarty jest szczegółowy plan mający 
pomóc mentorowi w przygotowaniu kolejnych cotygodniowych spo-
tkań. W niektórych tygodniach wymienione są książki i inne mate-
riały, które mentor może udostępnić nowemu wyznawcy. Powinny 
one być do nabycia w zborze, wręczone w prezencie, wypożyczone 
przez zbór lub po prostu wskazane nowemu członkowi Kościoła jako 
zalecane do kupienia. Materiały te mogą nie być dostępne w niektó-
rych miejscach świata, ale nie są one niezbędne do realizacji planu 
uczniostwa. Z drugiej strony jednak znacząco poszerzą doświadczenie 
i duchowy rozwój zarówno mentora, jak i nowego członka Kościoła. 
Najważniejsze wśród nich są książki Ellen G. White będące częścią 
planu codziennego czytania Biblii i Ducha Proroctwa. Plan czytania 
stanowi ważną część doświadczenia uczniostwa, a liderzy kościelni 
powinni zadbać, by mentorzy i nowi członkowie Kościoła mieli dostęp 
do tych książek (zob. Dodatek B Plan codziennego czytania).

Przed rozpoczęciem procesu uczniostwa pomocne może być przy-
pomnienie, że aby uczniostwo było najbardziej efektywne, powinno 
być pozytywne i przyjemne. Plan cotygodniowych spotkań jest narzę-
dziem zapewniającym pełne doświadczenie uczniostwa, ale należy 
go realizować z zachowaniem elastyczności, w atmosferze przyjaźni 
i więzi, a nie w sztywny, formalny sposób. Czasami sensowne jest 
zmodyfikowanie planu czy zaproponowanie innych zajęć ze względu 
na uwarunkowania osobiste czy lokalne okoliczności. Mentorzy i nowi 
członkowie Kościoła powinni być zaangażowani w proces uczniostwa, 
ale też gotowi dokonywać niezbędnych adaptacji.

Pierwszy krok, który powinien zostać zainicjowany przez mentora, 
to zaplanowanie spotkania wstępnego. Ideałem jest, by zostało ono zor-
ganizowane w ciągu tygodnia po chrzcie nowego członka Kościoła! 
Zatem zaczynajmy!

Dodatek A. Plan uczniostwa



232 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie wstępne
Omówienie rozdziału

•	Przeczytajcie razem wprowadzenie do Podręcznika uczniostwa. 
Podczas spotkań będziecie czytać i omawiać kolejne rozdziały. 
Pomocne może być przeczytanie ich przed spotkaniem, ale zaleca 
się także ich wspólne przeczytanie w jego trakcie. Zapewni to 
odświeżenie przesłania rozdziału przed jego omówieniem.

Po studium
•	Wybierzcie porę i miejsce cotygodniowych spotkań. W wielu przy-

padkach najwygodniejsze jest spotykanie się przed lub po regu-
larnie zaplanowanych spotkaniach zborowych (np. 45-60 minut 
przed spotkaniem modlitewnym).

•	Przejrzyjcie plan regularnych spotkań zboru, w tym porę i miejsce 
szkoły sobotniej, spotkań modlitewnych i innych spotkań orga-
nizowanych przez zbór. W razie potrzeby i w miarę posiadanych 
możliwości zaoferuj wsparcie (podwiezienie do domu po spotka-
niu, materiały do studiowania itd.).

•	Omów znaczenie cotygodniowego uczestniczenia w szkole sobot-
niej i spotkaniu modlitewnym.

•	 Jeśli zbór posiada listę ważnych telefonów i adresów emailowych, 
przekaż ją nowemu członkowi zboru.

•	Oprowadź nowego członka zboru po budynku zborowym, opisu-
jąc przeznaczenie jego poszczególnych części.

Po spotkaniu
•	Przedstaw nowego członka zboru twojej klasie szkoły sobotniej 

lub klasie przeznaczonej dla nowych członków zboru.



233

Spotkanie 1 — Być jak Jezus
Omówienie rozdziału

Przeczytajcie i omówcie rozdział pierwszy z Podręcznika uczniostwa.
•	Czym różni się bycie uczniem Jezusa od samego przyjęcia nauki 

Jezusa?
•	Celem uczniostwa jest podobieństwo do Jezusa. W jaki sposób 

Chrystus daje ci zwycięstwo w twoim duchowym życiu?
•	 Jakie zmiany muszą nastąpić w twoim życiu, byś mógł pełniej 

wdrożyć niezbędną duchową praktykę?

Po studium
•	Potwierdź cotygodniowe uczestnictwo w szkole sobotniej i spo-

tkaniu modlitewnym lub spotkaniu małej grupy studiującej Biblię.

Po spotkaniu
•	Przedstaw nowego członka Kościoła jednej lub dwóm osobom 

ze zboru, których do tej pory nie poznał.
•	Zorganizuj zaproszenie nowego wyznawcy na sobotni obiad przez 

członków zboru i spędzenie z nimi sobotniego popołudnia.

Dodatek A. Plan uczniostwa



234 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 2 — Duch i żywot
Omówienie rozdziału

Przeczytajcie i omówcie rozdział drugi z Podręcznika uczniostwa.
•	Ponieważ nasze duchowe życie płynie z żywego Słowa Bożego, 

jakie będą efekty zaniedbania codziennego studiowania Biblii?
•	 „Całe Pismo” zostało dane z natchnienia Boga (2 Tm 3,16). Omów 

znaczenie studiowania całej Biblii, a nie tylko wybranych frag-
mentów.

•	Czym różnią się inspirujące książki na temat Pisma Świętego 
od natchnionych ksiąg Pisma Świętego?

Po studium
•	Przedstaw nowemu członkowi Kościoła plan czytania Biblii 

i Ducha Proroctwa podany w Dodatku B.
•	Plan czytania składa się z czterech części. Upewnij się, że nowy 

wyznawca otrzymał książki Ellen G. White niezbędne w tej części 
planu czytania, od której postanowił rozpocząć, albo ma do nich 
dostęp. Jeśli nie jest zdecydowany, od której części rozpocząć, 
zasugeruj rozpoczęcie od części trzeciej, obejmującej cztery 
ewangelie, Drogę do Chrystusa, Życie Jezusa, Przypowieści Chry-
stusa i Nauki z Góry Błogosławienia.

•	Przejrzyjcie sugestie podane w części zatytułowanej Metoda oso-
bistego studiowania Biblii pod koniec rozdziału drugiego. Roz-
ważcie notowanie osobistych spostrzeżeń, aby były dostępne, gdy 
przyjdzie czas, by podzielić się nimi podczas kolejnego cotygo-
dniowego spotkania.



235

Spotkanie 3 — Świadectwo Jezusa
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział trzeci z Podręcznika uczniostwa.
•	 Jakie biblijne uzasadnienie ma pogląd, iż powinniśmy spodziewać 

się działalności proroków w Bożym Kościele w czasach ostatecz-
nych?

•	 Jak wiara w ciągłość daru prorokowania ma się do wielkiej pro-
testanckiej zasady Sola Scriptura (tylko Pismo Święte)?

•	Dlaczego ważne jest stosowanie biblijnego testu proroka, zanim 
przyjmie się czyjeś pretensje do posiadania daru prorokowania?

Po studium
•	Przejrzyjcie następującą listę materiałów dostępnych w interne-

cie:
— 		ellenwhite.org — książki, przewodniki do studiowania, arty-

kuły i inne materiały;
— 		egwwritings.org — wyszukiwanie przez internet, pobieranie 

książek i audiobooków;
— 		ellenwhiteanswers.org — pomocne odpowiedzi na pytania 

i krytykę;
— 		mobilna aplikacja pism Ellen G. White dla systemów Android 

i iOS.
•	Rozważcie wspólne obejrzenie lub wypożyczenie serii filmów 

Keepers of the Flame, w której cztery z ośmiu odcinków dotyczą 
szczególnie Ellen G. White i jej służby.

Dodatek A. Plan uczniostwa



236 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 4 — Indywidualna modlitwa
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział czwarty z Podręcznika uczniostwa.
•	Co głęboko poruszało uczniów Jezusa, kiedy widzieli Go modlą-

cego się?
•	 Jakie praktyczne lekcje osobistej modlitwy są dla ciebie trudne 

do wdrożenia w twojej osobistej praktyce modlitewnej?
•	 Jak fakt, że „każda obietnica Słowa Bożego jest pobudką do mod-

litwy” ściślej wiąże twój plan czytania z twoim osobistym nabo-
żeństwem?

Po studium
•	Omówcie wartość sporządzenia listy modlitwy wstawienniczej 

obejmującej bliskich, przyjaciół, przywódców kościelnych, osoby 
zainteresowane prawdą, chorych itd. oraz modlenia się za te osoby 
w codziennych modlitwach.

•	Powiedz o tym, jakie znaczenie mają dla ciebie osobiste i wspólne 
modlitwy.

Po spotkaniu
•	Zorganizuj zaproszenie nowego członka Kościoła na sobotni obiad 

przez kolejnych członków zboru.



237

Spotkanie 5 — Przez patrzenie
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział piąty z Podręcznika uczniostwa.
•	Co jest ostatecznym celem stałej osobistej praktyki duchowej 

studiowania Biblii i modlitwy?
•	Ellen G. White napisała: „Szlachetnego, pełnego charakteru nie 

można odziedziczyć. Nie staje się on naszym udziałem przez przy-
padek. (...) Dzieje się to poprzez usilną, twardą walkę z samym 
sobą”. „Ci, którzy unikają walki, tracą siłę i radość zwycięstwa”. 
Jaka jest nasza rola i rola Ducha Świętego w przemianie naszego 
charakteru?

•	Charakter złożony z cech biernych (uprzejmość, pokora, łagod-
ność, cierpliwość itd.) i aktywnych (odwaga, energia, wytrwa-
łość itd.) ma „potężny wpływ mogący przekształcić inne dusze 
na podobieństwo Pana Boga naszego”. Jakie cechy charakteru 
najtrudniej ci jest przyswoić?

Po studium
•	Podkreśl potrzebę regularnego uczestniczenia w szkole sobot-

niej i spotkaniach modlitewnych lub spotkaniach małej grupy 
studiującej Biblię. Jeśli zajdzie taka potrzeba, omów krótko, jak 
pokonać przeciwności w rozwijaniu tych ważnych elementów 
duchowej praktyki.

Dodatek A. Plan uczniostwa



238 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 6 — Nabożeństwa rodzinne
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział szósty z Podręcznika uczniostwa.
•	Dlaczego szatan tak usilnie atakuje instytucję rodziny?
•	Dlaczego nabożeństwo rodzinne jest tak ważne i nie powinno 

być zaniedbywane, nawet jeśli rodzinie (czy małżeństwu) bra-
kuje czasu?

•	Co czynił Abraham w ramach regularnego nabożeństwa rodzin-
nego w swoim domu i jakie kroki możesz podjąć, by mieć regu-
larne nabożeństwa rodzinne w twoim domu?

Po studium
•	Omówcie przykładowy plan nabożeństwa rodzinnego zamiesz-

czony pod koniec rozdziału szóstego i opowiedz o swoim doświad-
czeniu związanym z rodzinnymi nabożeństwami.

Po spotkaniu
•	Zaproś nowego członka Kościoła do swojego domu w piątek lub 

sobotę o zachodzie słońca albo zorganizuj takie spotkanie w domu 
u innej rodziny ze zboru.



239

Spotkanie 7 — Nasza misja
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział siódmy z Podręcznika uczniostwa.
•	Przypomnij, jak Ap 10 wprost zapowiada powstanie ruchu adwen-

tystów dnia siódmego i  jakie nieporozumienie doprowadziło 
do Wielkiego Rozczarowania 22 października 1844 roku?

•	O jakim ogólnoświatowm przesłaniu Kościoła Bożego jest mowa 
w Ap 10,11 w słowach: „Musisz znowu prorokować”?

•	 Jak możesz osobiście zaangażować się w głoszenie trójanielskiego 
poselstwa i wypełnianie misji Kościoła Adwentystów Dnia Siód-
mego?

Po studium
•	Zapoznaj nowego członka Kościoła z materiałami ewangelizacyj-

nymi dostępnymi w zborze.

Po spotkaniu
•	Przedstaw nowego wyznawcę jednemu lub dwóm członkom zboru, 

których jeszcze nie poznał (jeśli jeszcze są tacy).

Dodatek A. Plan uczniostwa



240 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 8 — Powołani do wydawania 
świadectwa
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział ósmy z Podręcznika uczniostwa.
•	 Jak błędny pogląd, że wydawanie świadectwa jest darem ducho-

wym, szkodzi misji Kościoła?
•	Co może nas motywować do wydawania świadectwa wbrew 

naszym obawom?
•	Jakie duchowe błogosławieństwa tracimy, jeśli nie głosimy bliź-

nim prawdy biblijnej?

Po studium
•	Jeśli to możliwe, dostarcz lub pomóż nowego członkowi Kościoła 

skompletować zbiór narzędzi misyjnych zawierający małe bro-
szury, płyty z wykładami i  filmami oraz inne materiały, które 
można rozdawać w ramach ewangelizacji.

•	Mentor i nowy członek Kościoła mogą opracować listę osób, z któ-
rymi będą się dzielić prawdą biblijną oraz sposobów wydawania 
świadectwa tym osobom.

•	Módlcie się, by Bóg pomógł wam w wydawaniu efektywnego, 
atrakcyjnego świadectwa.

Po spotkaniu
•	Zorganizuj przyłączenie się nowego członka Kościoła do twoich 

działań ewangelizacyjnych (dystrybucji publikacji, karmienia bez-
domnych, ewangelizacji od domu do domu, odwiedzania chorych 
i starszych osób samotnych itd.).



241

Spotkanie 9 — Święte zgromadzenia
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział dziewiąty z Podręcznika uczniostwa.
•	Dlaczego fatalne z duchowego punktu widzenia są próby prowa-

dzenia przez chrześcijan życia niezależnie od Kościoła?
•	 Jak samo uczestniczenie w zajęciach kościelnych przyczynia się 

do budowania ciała Chrystusowego?
•	Omówcie trzy zasadnicze rodzaje cotygodniowych spotkań 

w Kościele Adwentystów Dnia Siódmego, zwracając uwagę na zna-
czenie każdego z nich.

Po studium
•	Sprezentuj nowemu członkowi Kościoła egzemplarz Prawa zbo-

rowego lub wskaż, gdzie może go nabyć. Omówcie zastosowanie 
Prawa zborowego jako narzędzia pomagającego w zrozumieniu 
organizacji i funkcjonowania Kościoła Adwentystów Dnia Siód-
mego.

Dodatek A. Plan uczniostwa



242 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 10 — Święte obrzędy
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział dziesiąty z Podręcznika uczniostwa.
•	Dlaczego powinniśmy uczestniczyć zarówno u umywaniu nóg, 

jak i Wieczerzy Pańskiej?
•	Omów istotne różnice między błogosławieniem dzieci praktyko-

wanym w Kościele Adwentystów Dnia Siódmego a chrztem nie-
mowląt praktykowanym w innych Kościołach.

•	Kiedy można poprosić o namaszczenie i jak należy przygotować 
się na ten obrzęd?

Po studium
•	Podzielcie się wzajemnie błogosławieństwami i wyzwaniami, 

jakich doświadczyliście ostatnio w związku z ewangelizowaniem.

Po spotkaniu
•	Weźcie wspólnie udział w najbliższym obrzędzie umywania nóg.
•	Upewnij się, że nowy wyznawca jest poinformowany o zbliżają-

cych się wydarzeniach kościelnych.



243

Spotkanie 11 — Bóg porządku
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział jedenasty Podręcznika uczniostwa.
•	 Jeśli Bóg zawsze działa, posługując się organizacją, dlaczego tak 

wielu ludzi ma negatywną opinię o zorganizowanej religii?
•	 Jak właściwy porządek kościelny pomaga utrzymać doktrynalną 

jedność?
•	Dlaczego wyższe poziomy struktury kościelnej są niezbędne 

dla misji Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego, skoro większość 
służby na linii frontu odbywa się na poziomie zboru?

Po studium
•	Daj nowemu członkowi Kościoła listę urzędników zborowych 

i upewnij się, że zapoznał się z programami i służbami zboru 
(szkołą zborową, drużyną harcerską, służbą społeczną, działem 
kobiet, działem zdrowia itd.).

•	Zapoznaj nowego wyznawcę z programami diecezji (zjazdami 
namiotowymi, obozami młodzieżowymi, wczasami dla małżeństw 
itd.).

Po spotkaniu
•	Zorganizuj udział nowego członka Kościoła w zajęciach zboro-

wych, w których jeszcze nie uczestniczył (powitaniu uczestników 
nabożeństwa, publicznym czytaniu Pisma Świętego, wykładach 
na temat zdrowia, służbie społecznej, wspólnym studiowaniu przy 
pomocy materiałów audiowizualnych, zajęciach muzycznych itd.).

Dodatek A. Plan uczniostwa



244 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 12 — Tylko jedna obawa
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział dwunasty Podręcznika uczniostwa.
•	Pierwsi adwentyści gorliwie głosili prawdę bliźnim. Czy dostrze-

gasz podobną gorliwość u współczesnych adwentystów?
•	 Jak historie poświęcenia i ofiarności pionierów adwentyzmu inspi-

rują cię do dokończenia rozpoczętego przez nich dzieła?
•	 Jak ukształtowane zostały zasady wiary Kościoła Adwentystów 

Dnia Siódmego i jaka była rola Ellen G. White w ich sformułowa-
niu?

Po studium
•	Rozważ wypożyczenie nowemu członkowi Kościoła materiałów 

poświęconych historii adwentyzmu, takich jak książki Powiedz to 
światu i Heartwarming Stories of Adventist Pioneers, t. 1 i 2; filmy 
Keepers of the Flame, Tell the World, Meet William Miller, Meet 
Hiram Edson i Meet Joseph Bates; oraz materiał Pathways of the 
Pioneers na płycie kompaktowej i innych materiałów opisujących 
genezę i rozwój adwentyzmu.



245

Spotkanie 13 — Powiedz to światu
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział trzynasty z Podręcznika uczniostwa.
•	 Jak wyjaśniłbyś własnymi słowami powiązanie między Mt 24,14 

i Ap 14,6-12?
•	Dlaczego bycie adwentystą jest przywilejem i wielkim zobowią-

zaniem?
•	Opisz swoją reakcję na informacje o rozmiarach i zasięgu różnych 

służb ewangelizacyjnych Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego.

Po studium
•	Korzystając z podręcznika lekcji biblijnych, przejrzyj opisy aktu-

alnych projektów trzynastej soboty kwartału i wydział, w którym 
projekty te będą realizowane.

•	Czasopisma kościelne („Adventist World” oraz czasopisma wyda-
wane przez unie i diecezje) opisują lokalną i ogólnoświatową 
działalność Kościoła adwentystycznego. Upewnij się, że nowy 
wyznawca korzysta z tego rodzaju publikacji.

Dodatek A. Plan uczniostwa



246 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 14 — Coś lepszego
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział czternasty Podręcznika uczniostwa.
•	 Jak zaniżanie chrześcijańskich standardów stylu życia i zacho-

wania szkodzi prawdziwej więzi z Jezusem?
•	Omów to, jak lekceważenie Bożych przykazań w „małych spra-

wach” może wskazywać, że hołdujemy jakimś bożkom.
•	Wymień to, co Pan polecił ci porzucić i z czego początkowo trudno 

ci było zrezygnować, choć obecnie postrzegasz tę rezygnację jako 
błogosławieństwo.

Po studium
•	Podzielcie się doświadczonymi ostatnio błogosławieństwami 

i wyzwaniami związanymi z ewangelizowaniem bliźnich.

Po spotkaniu
•	Zaplanujcie udział w spotkaniu zborowym, podczas którego 

będziecie mogli cieszyć się obecnością całego zboru lub części 
waszych współwyznawców.



247

Spotkanie 15 — Dzień, który jest rozkoszą
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział piętnasty Podręcznika uczniostwa.
•	Omówcie, dlaczego szabat, będąc dniem odpoczynku od świec-

kiej pracy, nie powinien być spędzany na leniwej bezczynności.
•	 Jak możesz zachęcić kogoś do posłuszeństwa prawu Bożemu, 

kiedy jest kuszony, by pracować w szabat?
•	 Jak możesz poprawić swoje zarządzanie czasem w dni powsze-

dnie, a zwłaszcza w piątek, by lepiej przygotować się na dobre 
spędzenie szabatu?

Po studium
•	Podziel się z nowym członkiem zboru pomysłami na uczynie-

nie szabatu atrakcyjniejszym (piątkowe przygotowanie, trady-
cje i zajęcia sobotnie itd.). Opowiedz o wyznwaniach — swoich, 
a także innych osób — związanych ze świętowaniem szabatu 
(np. podczas odwiedzin u krewnych, którzy tego nie czynią, lub 
w przypadku zaproszenia na szczególne wydarzenia odbywające 
się w szabat itd.).

Dodatek A. Plan uczniostwa



248 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 16 — Bojaźń Boża
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział szesnasty z Podręcznika uczniostwa.
•	 Jak błąd polegający na niedoszacowaniu świętości Boga może 

sprawiać, że podchodzimy do Niego bez należytego szacunku?
•	W jaki praktyczny sposób możemy okazywać Bogu szacunek 

w posługiwaniu się Biblią i zachowaniu w domu Bożym?
•	 Jak możesz zachęcać ludzi w zborze do szacunku wobec Boga, 

nie będąc przy tym surowym i apodyktycznym?

Po studium
•	Omówcie, w jaki sposób osobiste i rodzinne nabożeństwa poma-

gają nam zachować szacunek wobec Boga?

Po spotkaniu
•	Zorganizuj udział nowego członka Kościoła w kolejnych zaję-

ciach zborowych, w których jeszcze nie uczestniczył (powitaniu 
uczestników nabożeństwa, publicznym czytaniu Pisma Świętego, 
wykładach na temat zdrowia, służbie społecznej, wspólnym stu-
diowaniu przy pomocy materiałów audiowizualnych, zajęciach 
muzycznych itd.).



249

Spotkanie 17 — Skarb w niebie
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział siedemnasty z Podręcznika ucznio-

stwa.
•	Omówcie, jak zrozumienie różnic między posiadaniem a szafo-

waniem wpływa na naszą wierność w oddawaniu tego, co należy 
do Boga.

•	 Jakie fragmenty Pisma Świętego możesz przytoczyć komuś, kto 
twierdzi, że oddawanie dziesięciny obowiązywało wyłącznie sta-
rożytnych Izraelitów i nie dotyczy Kościoła nowotestamentowego?

•	Co zaleciłbyś komuś, kto zmaga się z regularnym oddawaniem 
całej dziesięciny i szczodrych darów?

Po studium
•	Podziel się świadectwem błogosławieństw otrzymanych w wyniku 

wiernego oddawania dziesięciny i darów.
•	 Jeśli zachodzi taka potrzeba, omówcie poszczególne punkty znaj-

dujące się na kopertach przeznaczonych do zbierania dziesięciny 
i darów w waszym zborze.

Po spotkaniu
•	Błogosławieństwem, zarówno dla mentora, jak i nowego członka 

zboru, będzie przejrzenie z modlitwą swoich osobistych finansów 
w świetle zasad omówionych w tym rozdziale.

Dodatek A. Plan uczniostwa



250 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 18 — Osiem zasad zdrowia
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział osiemnasty z Podręcznika ucznio-

stwa.
•	Co to znaczy, że twoje ciało jest świątynią Ducha Świętego i nale-

żysz do Boga?
•	 Jakie duchowe korzyści wynikają z zachowywania zdrowego stylu 

życia?
•	Które z ośmiu zasad zdrowia chcesz pełniej zastosować w swoim 

życiu?

Po studium
•	Dostarcz nowemu członkowi Kościoła publikacje adwentystyczne 

poświęcone zdrowiu, aby mógł je przeczytać i przekazać dalej, 
albo wskaż mu, gdzie może się w takie publikacje zaopatrzyć.

•	Wspierajcie się nawzajem w tych dziedzinach, w których niedawno 
poczyniliście zmiany w waszym stylu życia

Po spotkaniu
•	Podziel się ulubionym wegetariańskim przepisem, pokaż, jak 

przygotować wegetariański posiłek albo wraz z nowym wyznawcą 
weź udział w kursie zdrowego gotowania.



251

Spotkanie 19 — Piękno skromności
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział dziewiętnasty z Podręcznika ucznio-

stwa.
•	Na czym polega różnica między skromnością w ubiorze a robie-

niem z siebie „dziwadła” przez niestandardowy sposób ubierania 
się?

•	Czego możemy nauczyć się na temat ubioru i ozdób z opisu wier-
nego Kościoła w Ap 12 i odstępczego Kościoła w Ap 17?

•	Pod wieloma względami postawa „pani D.” przejawia się także 
obecnie. Jak możemy przeciwstawić się twierdzeniu, że dla dzia-
łalności ewangelizacyjnej naszego Kościoła byłoby lepiej, gdyby-
śmy byli bardziej liberalni w kwestii noszenia biżuterii?

Po studium
•	Przedstaw, w jaki sposób stosujesz zasady skromności i podziel 

się wyzwaniami w tym względzie, jakim udało ci się stawić czoła 
dzięki łasce Bożej.

•	Do dalszego studium poleć część dwunastą z książki Poselstwo 
do młodzieży zatytułowaną Ubiór i ozdoby.

Dodatek A. Plan uczniostwa



252 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 20 — Ludzie czystego serca
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział dwudziesty z Podręcznika ucznio-

stwa.
•	Co jest złego w wierzeniu, że ktoś jest z natury „dobrym człowie-

kiem”?
•	Czym są „drogi duszy” i jak praktycznie możemy ich strzec przez 

złym wpływem?
•	Omów dobrodziejstwa i zagrożenia współczesnych środków prze-

kazu i techniki.

Po studium
•	Opowiedz, jakim błogosławieństwem były dla ciebie pozytywne 

zmiany w praktycznych kwestiach poruszonych w tym rozdziale.

Po spotkaniu
•	Zaplanuj zajęcia rekreacyjne lub wyjazd z nowym członkiem 

Kościoła i jego rodziną.



253

Spotkanie 21 — Miłość w rodzinie
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział dwudziesty pierwszy z Podręcz-

nika uczniostwa.
•	Omów praktyczne sposoby, dzięki którym dom rodzinny może 

być najszczęśliwszym miejscem na ziemi nawet w sytuacjach 
dalekich od ideału.

•	 Jak możemy rozumieć biblijny nakaz miłowania żony przez męża 
„jak Chrystus umiłował Kościół i wydał zań samego siebie” oraz 
uległości żony wobec męża „jak Panu”?

•	Dlaczego najpierw musimy być rodzicami dla naszych dzieci, 
a dopiero potem ich przyjaciółmi?

Po studium
•	Poinformuj nowego członka Kościoła o materiałach (takich jak 

książka Chrześcijańska rodzina, poradniki rodzinne, wykłady 
w formie audiowizualnej na temat życia rodzinnego itd.) mogą-
cych pomóc zarówno osobom żyjącym w pojedynkę, jak i mał-
żeństwom.

•	Poinformuj nowego wyznawcę o możliwościach budowania cha-
rakteru w Kościele przeznaczonych dla dzieci i młodzieży (klu-
bach młodzieży adwentystycznej, zjazdach namiotowych, har-
cerstwie adwentystycznym itd.).

Dodatek A. Plan uczniostwa



254 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 22 — Posłać robotników
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział dwudziesty drugi z Podręcznika 

uczniostwa.
•	Omówcie krótko pięć etapów cyklu ewangelizacyjnego.
•	Dlaczego ważne jest zrozumienie, że ewangelizacja to proces, 

a nie wydarzenie?
•	Kiedy Jezus patrzył na gotowe do żniwa pola (Mt 9,38), polecił 

nam modlić się o robotników. Jak świadczy to o naszej odpowie-
dzialności?

Po studium
•	Módlcie się razem, prosząc Boga, by wzbudził w was pragnienie 

pracy dla zbawienia bliźnich.
•	Upewnij się, że nowy członek Kościoła jest poinformowany o zbli-

żających się szkoleniach z osobistej ewangelizacji w waszym zbo-
rze lub diecezji.



255

Spotkanie 23 — Przygotowanie gleby
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział dwudziesty trzeci z Podręcznika 

uczniostwa.
•	Dlaczego metoda Chrystusa jest jedyną gwarantującą powodze-

nie w głoszeniu Ewangelii ludziom?
•	Dlaczego ważne jest, abyśmy mieli świadomą komunikację 

z ludźmi w społeczeństwie i przebywali wśród nich z myślą o spra-
wach duchowych?

•	W jaki sposób ty i twój zbór możecie praktycznie służyć potrze-
bującym?

Po studium
•	Przejrzyjcie listę sposobów przygotowania gleby zamieszczoną 

na końcu rozdziału. Omówcie działania, jakie możecie podjąć 
w nadchodzącym tygodniu, by przygotować kogoś na przyjęcie 
prawdy

Po spotkaniu
•	Razem z nowym członkiem Kościoła weź udział w projekcie zbo-

rowym, w ramach którego możecie służyć praktycznym potrze-
bom ludzi w społeczeństwie.

Dodatek A. Plan uczniostwa



256 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 24 — Siew ziarna
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział dwudziesty czwarty z Podręcz-

nika uczniostwa.
•	W jaki sposób możemy „próbować glebę” serca, by zbadać otwar-

tość danej osoby na duchową prawdę? Omów, dlaczego ważne jest 
czynienie tego stosunkowo wcześnie i często w naszych relacjach 
z osobami zainteresowanymi prawdą.

•	Publikacje poświęcone biblijnej prawdzie są nazywane „bezgło-
śnym posłańcem”. Dlaczego „bezgłośność” publikacji czyni je 
skutecznym środkiem docierania do serca?

•	Dlaczego nawet długo trwające przyjaźnie mogą nie przynieść 
plonu Ewangelii?

Po studium
•	W miarę potrzeby dostarcz nowemu wyznawcy nowy zapas nie-

wielkich broszur i książek, które będzie mógł rozdawać w ramach 
ewangelizacji.

•	Przejrzyjcie listę pomysłów siewu ziarna prawdy zamieszczoną 
pod koniec rozdziału. Omówcie działania, jakie możecie podjąć 
w nadchodzącym tygodniu w celu siania ziarna prawdy w sercach 
ludzi.



257

Spotkanie 25 — Pielęgnowanie
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział dwudziesty piąty z Podręcznika 

uczniostwa.
•	Dlaczego niewielu członków Kościoła uczestniczy w udzielaniu 

lekcji biblijnych?
•	 Jak odpowiesz na zarzut, że udzielanie lekcji biblijnych jest zbyt 

proste i mechaniczne?
•	Omówcie, dlaczego ważne jest uzyskanie decyzji po każdej lekcji 

biblijnej.

Po studium
•	Przejrzyjcie listę sposobów pielęgnowania podaną na końcu roz-

działu. Omówcie działania, jakie możecie podjąć w nadchodzą-
cym tygodniu, by pielęgnować duchowe zainteresowanie znanej 
wam osoby.

Po spotkaniu
•	Wraz z nowym członkiem Kościoła zaplanuj udział w ewangeli-

zacji od domu do domu w poszukiwaniu osób zainteresowanych 
osobistymi lekcjami biblijnymi lub udziałem w korespondencyj-
nym kursie biblijnym.

•	Zaplanuj asystowanie nowego wyznawcy w lekcji biblijnej prowa-
dzonej przez inną osobę.

Dodatek A. Plan uczniostwa



258 Podręcznik uczniostwa

Spotkanie 26 — Żniwo i zachowanie plonu
Przegląd osobistej pobożności

•	Podzielcie się jednym spostrzeżeniem lub lekcją wyciągniętą 
podczas osobistych nabożeństw w minionym tygodniu.

Omówienie rozdziału
Przeczytajcie i omówcie rozdział dwudziesty szósty z Podręcznika 

uczniostwa.
•	Dlaczego publiczne wezwania do duchowej decyzji są lepsze niż 

wezwania indywidualne?
•	Czy chrzest jest jednym z etapów, czy ostatecznym celem ewan-

gelizacji? Uzasadnij swoją odpowiedź.
•	Co musi zacząć czynić nowy wyznawca, by uczniostwo było pełne 

i kompletne?

Po studium
•	Omówcie kolejną serię wykładów ewangelizacyjnych planowaną 

w waszym zborze i znaczenie zaangażowania. Zacznijcie plano-
wać, kogo zaprosicie na te wykłady spośród waszych przyjaciół 
i znajomych.

Po spotkaniu
•	Poinformujcie kierownika działu ewangelizacji lub lidera służby 

uczniostwa, że zakończyliście studiowanie Podręcznika ucznio-
stwa. Zachęćcie nowego członka Kościoła do rozważenia w przy-
szłości służby w roli mentora i pełniejszego zaangażowania się 
w dzieło zdobywania dusz dla Chrystusa.



(259)

Dodatek B

PLAN CODZIENNEGO 
CZYTANIA

Codzienna komunikacja z Bogiem przez modlitwę i studiowa-
nie Biblii stanowi najważniejszy element duchowej praktyki, 
jaki możemy rozwijać. Pisma Ellen G. White, jako owoc prze-

jawu „ducha proroctwa” (Ap 19,10) w czasach ostatecznych, oferują 
natchniony wgląd w biblijną prawdę, mogący pomóc nam w odkrywa-
niu mocy i piękna Słowa Bożego. Na kolejnych stronach znajdziesz 
plan codziennego czytania uwzględniający odpowiednie fragmenty 
z książek takich jak: Wybrańcy Boga, Prorocy i królowie, Droga do Chry-
stusa, Życie Jezusa, Przypowieści Chrystusa, Nauki z Góry Błogosławie-
nia, Działalność apostołów i Wielki bój.

Specjalne podziękowanie kierujemy do pastora Arla V. Voorheisa 
za poświęcenie niemal dwóch dziesięcioleci na dopracowanie tych 
powiązań między Biblią a pismami Ellen G. Wite. Pastor Voorheis 
opracował trzy plany wymagające różnej ilości czasu poświęcanego 
na codzienną lekturę, i opublikował je w książce zatytułowanej Corre-
lated Bible Readings. Egzemplarz tej książki można zamówić w Adven-
tist Heritage Ministry (www.adventistheritage.org). Plan czytania 
zamieszczony w tym dodatku jest adaptacją jednego z trzech pla-
nów opublikowanych we wspomnianej książce i został wykorzystany 
za zgodą Adventist Heritage Ministry.



260 Podręcznik uczniostwa

Korzystanie z planu codziennego czytania

Przeczytaj poniższe informacje zawierające ważne instrukcje doty-
czące używania Biblii i Ducha Proroctwa w planie codziennego czytania.

•	Plan czytania składa się z czterech części o jednakowej długości 
ułożonych w porządku chronologicznym. Każda z nich pokieruje 
tobą w lekturze określonej części Biblii i jednej lub kilku książek 
Ducha Proroctwa. Nagłówek każdej części podaje biblijny okres, 
jaki obejmują zawarte w niej księgi. Czytanie według tego planu 
możesz rozpocząć od dowolnej części.

	 Uwaga: Biblijne wyrażenie „duch proroctwa” nie odnosi się wyłącz-
nie do pism Ellen G. White, ale do każdego, kto otrzymał dar 
prorokowania, w tym pisarzy biblijnych. Jednak adwentyści dnia 
siódmego często posługują się tym wyrażeniem w odniesieniu 
do publikacji Ellen G. White, podkreślając ich boskie pochodzenie 
i podkreślając ich rolę w spełnieniu szczególnej charakterystyki 
Kościoła Bożego w czasach ostatecznych (zob. Ap 12,17; 19,10).

•	Na każdy dzień przygotowane jest czytanie zajmujące ok. 15-20 
minut. Zakładając, że plan jest realizowany przez pięć dni w tygo-
dniu, każda z czterech części zajmie jeden rok, a więc zrealizo-
wanie całego planu wymaga około czerech lat. Pozostałe dwa dni 
w tygodniu można poświęcić na inną duchową lekturę. Oczywi-
ście posługiwanie się planem siedem dni w tygodniu albo czy-
tanie materiału z dwóch dni w jeden dzień znacząco skróci czas 
jego realizacji.

•	Aby posłużyć się planem, po prostu czytaj dzień po dniu podane 
fragmenty Pisma Świętego i odpowiadające im fragmenty ksią-
żek Ducha Proroctwa.

•	Podkreślanie najważniejszych fragmentów podczas codziennego 
czytania może pomóc w zapamiętaniu tych stwierdzeń, które 
zrobiły na tobie największe wrażenie. Pomoże ci to także zacho-
wać koncentrację podczas czytania i ułatwi wyszukiwanie tego 
rodzaju fragmentów w przyszłości. Sięgnij do końca rozdziału 



261

drugiego, aby przypomnieć sobie inne pomocne sugestie doty-
czące osobistego nabożeństwa.

•	Tytuły rozdziałów książek Ducha Proroctwa są podane w formie 
skrótu oznaczającego tytuł książki i numery stron przeznaczo-
nych do przeczytania w danym dniu.

•	Numery stron książek wymienione w planie dotyczą najnowszych 
wydań tych publikacji na rok 2020. W przypadku korzystania 
ze starszych wydań, należy podane rozdziały podzielić na odpo-
wiednią liczbę dni, w ciągu których mają zostać przeczytane.

•	 Jeśli po numerze strony występuje litera (np. 39a), oznacza to, 
że podział rozdziału został dokonany tak, iż możesz zakończyć 
czytanie danego dnia lub rozpocząć czytanie następnego dnia 
od odpowiedniego akapitu na podanej strony (39a to pierwszy 
pełny akapit na stronie 39).

•	Skróty tytułów książek Ducha Proroctwa użyte w planie są nastę-
pujące (w kolejności występowania):

WyB 	— Wybrańcy Boga, wyd. 2, Warszawa 2018

PK 	 — Prorocy i królowie, wyd. 5, Warszawa 2018

DCh 	— Droga do Chrystusa, Warszawa 2020

ŻJ 	 — Życie Jezusa, wyd. 16, Warszawa 2018

PCh 	 — Przypowieści Chrystusa, wyd. 6, Warszawa 2020

NGB 	— Nauki z Góry Błogosławienia, wyd. 4, Warszawa 1998

KM 	 — Krzyż i miecz, wyd. 2, Warszawa 2018

WB 	 — Wielki bój, wyd. 20, Warszawa 2019

Niech Bóg błogosławi ci obficie, kiedy każdego dnia będziesz 
poświęcał 30 minut (15 minut na modlitwę i 15 minut na czytanie) 
na szczególną komunikację z Nim!

Dodatek B. Plan codziennego czytania



262 Podręcznik uczniostwa

Część 1
Biblia: Od stworzenia do czasów króla Dawida.
Duch Proroctwa: Wybrańcy Boga
ý	 Dz. 	 Biblia 	 Duch Proroctwa 	Tytuł rozdziału

r	 1	 —	 WyB 7	 Wstęp

r	 2	 —	 WyB 9-11	 Dlaczego Bóg dopuścił grzech?

r	 3	 —	 WyB 12-14	 Dlaczego Bóg dopuścił grzech?

r	 4	 —	 WyB 15-17	 Dlaczego Bóg dopuścił grzech?

r	 5	 Rdz 1	 WyB 18-19	 Stworzenie

r	 6	 Rdz 2	 WyB 20-24	 Stworzenie

r	 7	 Rdz 3,1-6	 WyB 25-29	 Kuszenie i upadek

r	 8	 Rdz 3,7-24	 WyB 30-33	 Kuszenie i upadek

r	 9	 —	 WyB 34-37	 Plan odkupienia

r	 10	 —	 WyB 38-40	 Plan odkupienia

r	 11	 Rdz 4,1-16	 WyB 41-46	 Kain i Abel poddani próbie

r	 12	 Rdz 4,16-5,17	 WyB 47-50	 Set i Henoch

r	 13	 Rdz 5,18-6,2	 WyB 51-54	 Set i Henoch

r	 14	 Rdz 6,3-13	 WyB 55-57c	 Potop

r	 15	 Rdz 6,14-7,3	 WyB 57d-60b	 Potop

r	 16	 Rdz 7,4-19	 WyB 60c-64a	 Potop

r	 17	 Rdz 7,20-24	 WyB 64b-65	 Potop

r	 18	 Rdz 8	 WyB 66-67b	 Po potopie

r	 19	 Rdz 9,1-17	 WyB 67c-70	 Po potopie

r	 20	 Rdz 10	 WyB 71-75	 Rzeczywisty tydzień

r	 21	 Rdz 9,18-29; 11,1-4	 WyB 76-78a	 Wieża Babel

r	 22	 Rdz 11,5-9	 WyB 78b-80	 Wieża Babel

r	 23	 Rdz 11,10-12,5	 WyB 81-83b	 Powołanie Abrahama

r	 24	 Rdz 12,6-20	 WyB 83c-86	 Powołanie Abrahama



263

r	 25	 Rdz 13-14	 WyB 87-90	 Abraham w Kanaanie

r	 26	 Rdz 15; 17,1 -15	 WyB 91-92d	 Abraham w Kanaanie

r	 27	 Rdz 18,1-8,16-33	 WyB 92e-94	 Abraham w Kanaanie

r	 28	 Rdz 20	 WyB 95-97	 Abraham w Kanaanie

r	 29	 Rdz 16; 17,16-27;	 WyB 98-100b	 Próba wiary 
		  18,9-15; 21,1-21

r	 30	 Rdz 21,22-22,14	 WyB 100c-103c	 Próba wiary

r	 31	 Rdz 22,15-24	 WyB 103d-105	 Próba wiary

r	 32	 Rdz 19,1-3	 WyB 106-108	 Zniszczenie Sodomy

r	 33	 Rdz 19,4-22	 WyB 109-110	 Zniszczenie Sodomy

r	 34	 Rdz 19,23-29	 WyB 111-113d	 Zniszczenie Sodomy

r	 35	 Rdz 19,30-38; 23	 WyB 113e-116	 Zniszczenie Sodomy

r	 36	 Rdz 24,1-58	 WyB 117 -119c	 Małżeństwo Izaaka

r	 37	 Rdz 24,59-67	 WyB 119d-121	 Małżeństwo Izaaka

r	 38	 Rdz 25,1-26,33	 WyB 122-124c	 Jakub i Ezaw

r	 39	 Rdz 26,34-27,40	 WyB 124d-126	 Jakub i Ezaw

r	 40	 Rdz 27,41-28,22	 WyB 127-130a	 Ucieczka i wygnanie Jakuba

r	 41	 Rdz 29,1-30	 WyB 130b-131b	 Ucieczka i wygnanie Jakuba

r	 42	 Rdz 29,31-30,24	 WyB 131c-133c	 Ucieczka i wygnanie Jakuba

r	 43	 Rdz 30,25-31,55	 WyB 133d-134	 Ucieczka i wygnanie Jakuba

r	 44	 Rdz 32	 WyB 135-138b	 Noc zmagań

r	 45	 Rdz 33	 WyB 138c-140	 Noc zmagań

r	 46	 Rdz 34,1-35,15	 WyB 141-142	 Powrót do Kanaanu

r	 47	 Rdz 35,16-36,8	 WyB 143-145a	 Powrót do Kanaanu

r	 48	 Rdz 37	 WyB 145b-147	 Powrót do Kanaanu

r	 49	 Rdz 36,9-43; 38

r	 50	 Rdz 39	 WyB 148-151c	 Józef w Egipcie

r	 51	 Rdz 40,1-41,16	 WyB 151c-152	 Józef w Egipcie

Dodatek B. Plan codziennego czytania



264 Podręcznik uczniostwa

r	 52	 Rdz 41,17-52	 WyB 153-155	 Józef w Egipcie

r	 53	 Rdz 41,53-42,38	 WyB 156-159a	 Józef i jego bracia

r	 54	 Rdz 43,1 -44,2	 WyB 159b-160c	 Józef i jego bracia

r	 55	 Rdz 44,3-45,15	 WyB 160d-162	 Józef i jego bracia

r	 56	 Rdz 45,16-46,27	 WyB 163-163d	 Józef i jego bracia

r	 57	 Rdz 46,28-48,22	 WyB 163e-166a	 Józef i jego bracia

r	 58	 Rdz 49	 WyB 166b-167	 Józef i jego bracia

r	 59	 Rdz 50	 WyB 168-170	 Józef i jego bracia

r	 60	 Hi 1-3

r	 61	 Hi 4-10	

r	 62	 Hi 11-14	

r	 63	 Hi 15-17	

r	 64	 Hi 18-21	

r	 65	 Hi 22-24	

r	 66	 Hi 25-28	

r	 67	 Hi 29-31	

r	 68	 Hi 32-34	

r	 69	 Hi 35-37	

r	 70	 Hi 38-39	

r	 71	 Hi 40-42	

r	 72	 Wj 1,1-2,9	 WyB 171-173d	 Mojżesz

r	 73	 Wj 2,10-22	 WyB 173e-177c	 Mojżesz

r	 74	 Wj 2,23-3,22	 WyB 177d-179	 Mojżesz

r	 75	 Wj 4,1-26	 WyB 180-181	 Mojżesz

r	 76	 Wj 4,27-6,1	 WyB 182-185b	 Plagi egipskie

r	 77	 Wj 6,2-7,25	 WyB 185c-187	 Plagi egipskie

r	 78	 Wj 8,1-9,16	 WyB 188-191a	 Plagi egipskie

r	 79	 Wj 9,17-11,3	 WyB 191b-194	 Plagi egipskie



265

r	 80	 Wj 11,4-12,17	 WyB 195-197	 Pascha

r	 81	 Wj 12,18-33	 WyB 198-199	 Pascha

r	 82	 Wj 12,34-14,14	 WyB 200-203c	 Wyjście

r	 83	 Wj 14,15-15,21	 WyB 203d-207	 Wyjście

r	 84	 Wj 15,22-16,3	 WyB 208 -211a	 Od Morza Czerwonego do Synaju

r	 85	 Wj 16,4-36	 WyB 211b-213a	 Od Morza Czerwonego do Synaju

r	 86	 Wj 17	 WyB 213b-215a	 Od Morza Czerwonego do Synaju

r	 87	 Wj 18	 WyB 215b-216	 Od Morza Czerwonego do Synaju

r	 88	 Wj 19	 WyB 217-218	 Nadanie prawa Izraelowi

r	 89	 Wj 20,1-21	 WyB 219-223a	 Nadanie prawa Izraelowi

r	 90	 Wj 20,22-23,19	 WyB 223b-224d	 Nadanie prawa Izraelowi

r	 91	 Wj 23,20-24,18	 WyB 224e-225c	 Nadanie prawa Izraelowi

r	 92	 Wj 25-26

r	 93	 Wj 27,1-28,30

r	 94	 Wj 30,11-31,18	 WyB 225d-226	 Nadanie prawa Izraelowi

r	 95	 Wj 32,1-14	 WyB 227-231b	 Bałwochwalstwo pod Synajem

r	 96	 Wj 32,15-29	 WyB 231c-234c	 Bałwochwalstwo pod Synajem

r	 97	 Wj 32,30-33,18	 WyB 234d-236	 Bałwochwalstwo pod Synajem

r	 98	 Wj 33,19-34,35	 WyB 237-238	 Bałwochwalstwo pod Synajem

r	 99	 —	 WyB 239-244a	 Nienawiść szatana do prawa Bożego

r	 100	 —	 WyB 244b-248	 Nienawiść szatana do prawa Bożego

r	 101	 Wj 35,1-36,7	 WyB 249-250b	 Świątynia i służba w niej

r	 102	 Wj 36,8-37,29	 WyB 250c	 Świątynia i służba w niej

r	 103	 Wj 38-39	 WyB 251	 Świątynia i służba w niej

r	 104	 Wj 40	 WyB 252-253a	 Świątynia i służba w niej

r	 105	 Wj 28,31-30,10	 WyB 253b-255a	 Świątynia i służba w niej

r	 106	 Kpł 4	 WyB 255b-257a	 Świątynia i służba w niej

r	 107	 Kpł 16	 WyB 257b-259	 Świątynia i służba w niej

Dodatek B. Plan codziennego czytania



266 Podręcznik uczniostwa

r	 108	 Kpł 1-3; 5-6	

r	 109	 Kpł 7-9; 12	

r	 110	 Kpł 10	 WyB 260-263	 Grzech Nadaba i Abihu

r	 111	 Kpł 13	

r	 112	 Kpł 14	

r	 113	 Kpł 11; 15	

r	 114	 Kpł 17-19	

r	 115	 Kpł 20-22	

r	 116	 Kpł 24,1-9; 25	

r	 117	 Kpł 26	 WyB 264-267b	 Prawo i przymierza

r	 118	 —	 WyB 267c-272	 Prawo i przymierza

r	 119	 Lb 1-2	

r	 120	 Lb 3-4	

r	 121	 Lb 5-6	

r	 122	 Lb 7,1-9,14

r	 123	 Lb 9,15-10,36	 WyB 273-275d	 Od Synaju do Kadesz

r	 124	 Lb 11,1-23	 WyB 275e-279d	 Od Synaju do Kadesz

r	 125	 Lb 11,24-12,16	 WyB 279e-283	 Od Synaju do Kadesz

r	 126	 Lb 13,1-14,10	 WyB 284-287b	 Dwunastu wywiadowców

r	 127	 Lb 14,11-45	 WyB 287c-290	 Dwunastu wywiadowców

r	 128	 Lb 15,1-31; 16,1-3	 WyB 291-293	 Bunt Koracha

r	 129	 Lb 16,4-35	 WyB 294-296b	 Bunt Koracha

r	 130	 Lb 16,36-17,13	 WyB 296c-299	 Bunt Koracha

r	 131	 Kpł 24,10-23; 	 WyB 300-303	 Na pustyni 
		  Lb 15,32-41; 20,1

r	 132	 Lb 18-19	

r	 133	 Lb 20,2-5	 WyB 304-307b	 Uderzenie w skałę

r	 134	 Lb 20,6-13	 WyB 307c-311	 Uderzenie w skałę

r	 135	 Lb 20,14-29	 WyB 312-316	 Wędrówka wokół Edomu



267

r	 136	 Lb 21,1-20	 WyB 317-320	 Wędrówka wokół Edomu

r	 137	 Lb 2 1,2 1-23; 	 WyB 321-322a	 Zdobycie Baszanu 
		  Pwt 1,1-2,31

r	 138	 Lb 2 1,24-35; 	 WyB 322b-324	 Zdobycie Baszanu 
		  Pwt 2,32-3,11

r	 139	 Lb 22,1-20	 WyB 325-328a	 Bileam

r	 140	 Lb 22,21-23,10	 WyB 328b-331	 Bileam

r	 141	 Lb 23,11-24,25	 WyB 332-335	 Bileam

r	 142	 Lb 25-26	 WyB 336-339a	 Odstępstwo nad Jordanem

r	 143	 Lb 31,1-24	 WyB 339b-343	 Odstępstwo nad Jordanem

r	 144	 Lb 27,1-11; 30; 36; Kpł 27,1-29

r	 145	 Lb 31,25-54; 32; Pwt 3,12-20; 4,41-49

r	 146	 Lb 33-35

r	 147	 Lb 27,12-23; 	 WyB 344-345	 Powtórzenie prawa 
		  Pwt 3,21-4,40

r	 148	 Pwt 5,1-7,11	 WyB 346-347	 Powtórzenie prawa

r	 149	 Pwt 28	 WyB 348-349	 Powtórzenie prawa

r	 150	 Pwt 7,12-10,22	

r	 151	 Pwt 11-13	

r	 152	 Pwt 14-17	

r	 153	 Pwt 18-21	

r	 154	 Pwt 22-26	

r	 155	 Pwt 27; 29-30	

r	 156	 Pwt 3 1,1-32,47	 WyB 350-351c	 Śmierć Mojżesza

r	 157	 Pwt 32,48-33,29	 WyB 351d-352b	 Śmierć Mojżesza

r	 158	 Pwt 34	 WyB 352c-355	 Śmierć Mojżesza

r	 159	 Ps 90	 WyB 356-357	 Śmierć Mojżesza

r	 160	 Joz 1,1-3,5	 WyB 358 -360	 Przejście przez Jordan

r	 161	 Joz 3,6-5,12	 WyB 361-362	 Przejście przez Jordan

Dodatek B. Plan codziennego czytania



268 Podręcznik uczniostwa

r	 162	 Joz 5,13-6,20	 WyB 363-365c	 Upadek Jerycha

r	 163	 Joz 6,21-7,6	 WyB 365d-367c	 Upadek Jerycha

r	 164	 Joz 7,7-26	 WyB 367d-371	 Upadek Jerycha

r	 165	 Joz 8	 WyB 372-374	 Błogosławieństwa i przekleństwa

r	 166	 Joz 9	 WyB 375-377a	 Przymierze z Gibeonitami

r	 167	 Joz 10,1-39	 WyB 377b-378	 Przymierze z Gibeonitami

r	 168	 Joz 10,40-12,24	 WyB 379	 Podział Kanaanu

r	 169	 Joz 13-14	 WyB 381a-c	 Podział Kanaanu

r	 170	 Joz 15-17	 WyB 381d-382c	 Podział Kanaanu

r	 171	 Joz 18-19	 WyB 382d-383a	 Podział Kanaanu

r	 172	 Joz 20-21	 WyB 383b-385b	 Podział Kanaanu

r	 173	 Joz 22	 WyB 385c-387	 Podział Kanaanu

r	 174	 Joz 23-24	 WyB 388-391	 Ostatnie słowa Jozuego

r	 175	 Kpł 27,30-34	 WyB 392-395	 Dziesięciny i ofiary

r	 176	 —	 WyB 396-401	 Boża troska o ubogich

r	 177	 Kpł 23,1-22; Lb 28	 WyB 402-404e	 Doroczne święta

r	 178	 Kpł 23,23-44; Lb 29	 WyB 404f-406	 Doroczne święta

r	 179	 Sdz 1-2	 WyB 407-409	 Pierwsi sędziowie

r	 180	 Sdz 3,1-6,1	 WyB 410a	 Pierwsi sędziowie

r	 181	 Sdz 6,2-40	 WyB 410b-411c	 Pierwsi sędziowie

r	 182	 Sdz 7	 WyB 411d-414d	 Pierwsi sędziowie

r	 183	 Sdz 8,1-9,6	 WyB 414e-417	 Pierwsi sędziowie

r	 184	 Sdz 9,7-10,18	 WyB 418-418b	 Pierwsi sędziowie

r	 185	 Sdz 11,1-13,1	 WyB 418c-e	 Pierwsi sędziowie

r	 186	 Sdz 13,2-23	 WyB 419-421c	 Samson

r	 187	 Sdz 13,24-15,20	 WyB 421d-423b	 Samson

r	 188	 Sdz 16	 WyB 423c-426	 Samson

r	 189	 Sdz 17-18



269

r	 190	 Sdz 19-21

r	 191	 Ruth 1-4

r	 192	 1 Sm 1,1-23	 WyB 427-428	 Dziecię Samuel

r	 193	 1 Sm 1,24-2,11	 WyB 429-431	 Dziecię Samuel

r	 194	 1 Sm 2,12-26	 WyB 432-434b	 Heli i jego synowie

r	 195	 1 Sm 2,27-36	 WyB 434c-437	 Heli i jego synowie

r	 196	 1 Sm 3-4	 WyB 438-442a	 Skrzynia Przymierza w rękach  
				    Filistyńczyków

r	 197	 1 Sm 5,1-6,18	 WyB 442b-445c	 Skrzynia Przymierza w rękach  
				    Filistyńczyków

r	 198	 1 Sm 6,19-7,17	 WyB 445d-446	 Skrzynia Przymierza w rękach  
				    Filistyńczyków

r	 199	 —	 WyB 447-450	 Szkoły prorockie

r	 200	 —	 WyB 451-454	 Szkoły prorockie

r	 201	 1 Sm 8	 WyB 455-460b	 Pierwszy król Izraela

r	 202	 1 Sm 9,1-10,16	 WyB 460c-462c	 Pierwszy król Izraela

r	 203	 1 Sm 10,17-11,15	 WyB 462d-464	 Pierwszy król Izraela

r	 204	 1 Sm 12	 WyB 465-466	 Pierwszy król Izraela

r	 205	 1 Sm 13	 WyB 467-470a	 Zarozumialstwo Saula

r	 206	 1 Sm 14	 WyB 470b-473	 Zarozumialstwo Saula

r	 207	 1 Sm 15,1-23	 WyB 474-477c	 Odrzucenie Saula

r	 208	 1 Sm 15,24-35	 WyB 477d-481	 Odrzucenie Saula

r	 209	 1 Sm 16,1-13	 WyB 482-484	 Namaszczenie Dawida

r	 210	 1 Sm 16,14-17,27	 WyB 485-487a	 Dawid i Goliat

r	 211	 1 Sm 17,28-58;	 WyB 487b-489	 Dawid i Goliat 
		  Ps 8; 19; 23

r	 212	 1 Sm 18,1-19,1	 WyB 490-492	 Dawid jako uciekinier

r	 213	 1 Sm 19,2-24	 WyB 493-494b	 Dawid jako uciekinier

r	 214	 1 Sm 20	 WyB 494c-495b	 Dawid jako uciekinier

Dodatek B. Plan codziennego czytania



270 Podręcznik uczniostwa

r	 215	 1 Sm 21,1-22,19;	 WyB 495c-498	 Dawid jako uciekinier 
		  Ps 133

r	 216	 Ps 42; 52; 54; 57;	 WyB 499a-b	 Wspaniałomyślność Dawida 
		  59; 107; 142; 1 Sm 22,20-23,15

r	 217	 1 Sm 23,16-25,1;	 WyB 499c-502	 Wspaniałomyślność Dawida 
		  Ps 11; 121

r	 218	 1 Sm 25,2-17	 WyB 503-504b	 Wspaniałomyślność Dawida

r	 219	 1 Sm 25,18-35; 	 WyB 504c-505	 Wspaniałomyślność Dawida 
		  Ps 120; 141

r	 220	 1 Sm 25,36-27,4	 WyB 506-508c	 Wspaniałomyślność Dawida

r	 221	 1 Sm 27,5-28,2; 	 WyB 508d-509	 Wspaniałomyślność Dawida 
		  Ps 7; 13; 27; 31; 56; 63

r	 222	 1 Krn 12,1-22;	 WyB 510-512c	 Śmierć Saula 
		  1 Sm 28,3-14

r	 223	 1 Sm 28,15-25; 31; 	 WyB 512d-514	 Śmierć Saula 
		  1 Krn 10

r	 224	 —	 WyB 515-520	 Dawne i współczesne czary

r	 225	 1 Sm 29,1 -30,8	 WyB 521-523	 Dawid w Syklag

r	 226	 1 Sm 30,9-31; 2 Sm 1	 WyB 524-526	 Dawid w Syklag

r	 227	 1 Krn 1-2	

r	 228	 1 Krn 3-5	

r	 229	 1 Krn 6,1-7,19	

r	 230	 1 Krn 7,20-8,40; 9	

r	 231	 2 Sm 2,1-3,27	 WyB 527-529b	 Dawid wstępuje na tron

r	 232	 2 Sm 3,28-5,3;	 WyB 529c-531	 Dawid wstępuje na tron 
		  1 Krn 11,1-3; 12,23-40

r	 233	 2 Sm 5,4-6,11; 	 WyB 532-534c	 Panowanie Dawida 
		  1 Krn 11,4-9; 13-14; Ps 30

r	 234	 2 Sm 6,12-19;	 WyB 534d-536i	 Panowanie Dawida 
		  1 Krn 15,1-28; 16; Ps 24

r	 235	 2 Sm 6,20-7,29;	 WyB 536j-538d	 Panowanie Dawida 
		  1 Krn 15,29; 17



271

r	 236	 2 Sm 8-9;	 WyB 538e-539a	 Panowanie Dawida 
		  1 Krn 18; Ps 60

r	 237	 2 Sm 10; 1 Krn 19	 WyB 539b-540d	 Panowanie Dawida

r	 238	 Ps 18; 20; 21; 33; 44	 WyB 540e-541	 Panowanie Dawida

r	 239	 Ps 9-10; 101;	 WyB 542-544c	 Grzech i skrucha Dawida 
		  2 Sm 11,1-25

r	 240	 2 Sm 11,26-12,25	 WyB 544d-547c	 Grzech i skrucha Dawida

r	 241	 Ps 32; 51	 WyB 547d-550	 Grzech i skrucha Dawida

r	 242	 2 Sm 13,1-15,1	 WyB 551-553b	 Bunt Absaloma

r	 243	 2 Sm 15,2-37	 WyB 553c-556d	 Bunt Absaloma

r	 244	 2 Sm 16	 WyB 556e-559	 Bunt Absaloma

r	 245	 2 Sm 17; Ps 3	 WyB 560-562c	 Bunt Absaloma

r	 246	 2 Sm 18,1-19,8	 WyB 562d-564	 Bunt Absaloma

r	 247	 Ps 4-5; 35; 61; 84

r	 248	 2 Sm 23,8-39; 1 Krn 11,10-47

r	 249	 2 Sm 19,9-20,26;	 WyB 565a	 Ostatnie lata Dawida 
		  1 Krn 20

r	 250	 2 Sm 12,26-31; 21-22

r	 251	 2 Sm 24; 1 Krn 21	 WyB 565b-567c	 Ostatnie lata Dawida

r	 252	 1 Krl 1	 WyB 567d-568a	 Ostatnie lata Dawida

r	 253	 1 Krn 23-25

r	 254	 1 Krn 26-27

r	 255	 1 Krn 22; 28,1-29,9	 WyB 568b-569	 Ostatnie lata Dawida

r	 256	 1 Krl 2; 1 Krn 29,10-30	 WyB 570-571b	 Ostatnie lata Dawida

r	 257	 2 Sm 23,1-7; 	 WyB 571c-572	 Ostatnie lata Dawida 
		  Ps 72; 89; 103

r	 258	 Ps 6; 12; 14-17; 22; 25-26; 28

r	 259	 Ps 29; 34; 36-40

r	 260	 Ps 41; 43; 50; 53; 55; 58; 62; 64

Dodatek B. Plan codziennego czytania



272 Podręcznik uczniostwa

Część 2
Biblia: Od króla Salomona do końca Starego Testamentu.
Duch Proroctwa: Prorocy i królowie
ý	 Dz. 	 Biblia 	 Duch Proroctwa 	Tytuł rozdziału

r	 1	 Ps 65-66; 68-71; 77; 86	

r	 2	 Ps 108-1 10; 122; 124	

r	 3	 Ps 119	

r	 4	 Ps 131; 138-140; 143-150	

r	 5	 Ps 1-2; 45-49; 67; 73-74	

r	 6	 Ps 78-79; 81-82; 85; 87	

r	 7	 Ps 88; 91-98; 100	

r	 8	 Ps 102; 106; 111-115	

r	 9	 Ps 116-118; 123; 125; 128-130; 132; 134-136	

r	 10	 —	 PK 9-12	 Wprowadzenie. Winnica Pańska

r	 11	 Ps 72	 PK 15-16	 Salomon

r	 12	 1 Krl 3,1-15;	 PK 17-18d	 Salomon 
		  2 Krn 1,1-12

r	 13	 1 Krl 3,16-4,34; 	 PK 18e-20	 Salomon 
		  2 Krn 1,13-17

r	 14	 1 Krl 5; 2 Krn 2; Ps 127	 PK 21	 Budowa i poświęcenie świątyni

r	 15	 1 Krl 6; 2 Krn 3-4	 PK 22a-b	 Budowa i poświęcenie świątyni

r	 16	 1 Krl 7; 2 Krn 5,1	 PK 22c-23b	 Budowa i poświęcenie świątyni

r	 17	 1 Krl 8,1-11; 	 PK 23c-d	 Budowa i poświęcenie świątyni 
		  2 Krn 5,2-14

r	 18	 1 Krl 8,12-34; 	 PK 23e-24e	 Budowa i poświęcenie świątyni 
		  2 Krn 6,1-25; Ps 99

r	 19	 1 Krl 8,35-61; 	 PK 24f-25e	 Budowa i poświęcenie świątyni 
		  2 Krn 6,26-7,3

r	 20	 1 Krl 8,62-9,9; 	 PK 25f-28	 Budowa i poświęcenie świątyni 
		  2 Krn 7,4-22



273

r	 21	 1 Krl 9,10-28; 11,1-4; 	 PK 29-32a	 Pycha z powodu bogactwa 
		  2 Krn 8

r	 22	 1 Krl 11,5-8	 PK 32b-34	 Pycha z powodu bogactwa

r	 23	 —	 PK 35-37c	 Skutki grzechu

r	 24	 1 Krl 10,1-13; 	 PK 37d-38	 Skutki grzechu 
		  2 Krn 9,1-12

r	 25	 1 Krl 10,14-24; 	 PK 39-40e	 Skutki grzechu 
		  2 Krn 9,13-23

r	 26	 1 Krl 10,25-29; 	 PK 40f-42	 Skutki grzechu 
		  2 Krn 9,23-28

r	 27	 1 Krl 11,9-10; Koh 1-2	 PK 43-44c	 Skrucha Salomona

r	 28	 1 Krl 11,11-28	 PK 44d-f	 Skrucha Salomona

r	 29	 Koh 3-5	

r	 30	 Koh 6-7	

r	 31	 Koh 8-10	 PK 44g-45b	 Skrucha Salomona

r	 32	 Koh 11-12	 PK 45c-49	 Skrucha Salomona

r	 33	 Prz 1-4	

r	 34	 Prz 5-8	

r	 35	 Prz 9-12	

r	 36	 Prz 13-16	

r	 37	 Prz 17-20	

r	 38	 Prz 2 1-24	

r	 39	 Prz 25-28	

r	 40	 Prz 29-31	

r	 41	 PnP 1-4	

r	 42	 PnP 5-8	

r	 43	 1 Krl 11,29-12,15;	 PK 50-52e	 Podział królestwa 
		  2 Krn 9,29-10,15

r	 44	 1 Krl 12,16-24;	 PK 52f-53b	 Podział królestwa 
		  2 Krn 10,16-11,17

Dodatek B. Plan codziennego czytania



274 Podręcznik uczniostwa

r	 45	 1 Krl 14,21-31;	 PK 53c-55	 Podział królestwa 
		  2 Krn 11,18-13,1

r	 46	 1 Krl 12,25-13,6	 PK 56-58	 Jeroboam

r	 47	 1 Krl 13,7-34	 PK 59	 Jeroboam

r	 48	 1 Krl 14,1-20; 	 PK 60	 Jeroboam 
		  2 Krn 13,2-22

r	 49	 1 Krl 15,1-11, 25-31; 	 PK 61-62	 Odstępstwo narodu 
		  16,1-28; 2 Krn 14

r	 50	 1 Krl 15,12-24, 32-34; 	 PK 63	 Odstępstwo narodu 
		  2 Krn 15-16

r	 51	 1 Krl 16,29-34	 PK 64-65	 Odstępstwo narodu

r	 52	 1 Krl 17,1-4	 PK 69-71c	 Eliasz Tiszbita

r	 53	 1 Krl 17,5-7	 PK 71d-73	 Eliasz Tiszbita

r	 54	 1 Krl 17,8-24	 PK 74-76c	 Głos surowej nagany

r	 55	 Ps 104	 PK 76d-78c	 Głos surowej nagany

r	 56	 1 Krl 18,1-18	 PK 78d-81	 Głos surowej nagany

r	 57	 1 Krl 18,19-29	 PK 82-85h	 Karmel

r	 58	 1 Krl 18,30-40	 PK 85i-87	 Karmel

r	 59	 1 Krl 18,41-19,2	 PK 88-90	 Z Jezreelu do Horebu

r	 60	 1 Krl 19,3-8	 PK 91-93	 Z Jezreelu do Horebu

r	 61	 1 Krl 19,9-18	 PK 94-96a	 „Co tu robisz?”

r	 62	 —	 PK 96b-99	 „Co tu robisz?”

r	 63	 —	 PK 100-103b	 W duchu i mocy Eliasza

r	 64	 —	 PK 103c-106	 W duchu i mocy Eliasza

r	 65	 2 Krn 17	 PK 107-108c	 Jehoszafat

r	 66	 1 Krl 22,1-17; 	 PK 108d-109l	 Jehoszafat 
		  2 Krn 18,1-16

r	 67	 1 Krl 22,18-36; 	 PK 109m-110	 Jehoszafat 
		  2 Krn 18,17-19,11

r	 68	 2 Krn 20,1-19; Ps 83	 PK 111-112d	 Jehoszafat



275

r	 69	 1 Krl 22,41-50; 	 PK 112e-113	 Jehoszafat 
		  2 Krn 20,20-37

r	 70	 1 Krl 20,1-21,4	 PK 114-115d	 Upadek rodu Achaba

r	 71	 1 Krl 21,5-29; 22,37-40	 PK 115e-116	 Upadek rodu Achaba

r	 72	 1 Krl 22,51-53; 2Kil	 PK 117-119a	 Upadek rodu Achaba

r	 73	 2 Krl 3; 8,16-24; 	 PK 119b-120a	 Upadek rodu Achaba 
		  2 Krn 21

r	 74	 2 Krl 8,25-10,29; 	 PK 120b-c	 Upadek rodu Achaba 
		  2 Krn 22,1-9

r	 75	 2 Krl 10,30-11,21; 	 PK 120d-121	 Upadek rodu Achaba 
		  2 Krn 22,10-23,21

r	 76	 1 Krl 19,19-21	 PK 122-124f	 Powołanie Elizeusza

r	 77	 —	 PK 124g-126c	 Powołanie Elizeusza

r	 78	 2 Krl 2,1-18	 PK 126d-128	 Powołanie Elizeusza

r	 79	 2 Krl 2,19-22	 PK 129-132	 Uzdrowienie wód

r	 80	 2 Krl 2,23-25; 4,1-37	 PK 133-136a	 Prorok pokoju

r	 81	 2 Krl 4,38-44	 PK 136b-137	 Prorok pokoju

r	 82	 2 Krl 5,1-14	 PK 138-140f	 Naaman

r	 83	 2 Krl 5,15-27	 PK 140g-142	 Naaman

r	 84	 2 Krl 6,8-23; 8,7-15	 PK 143-145	 Ostatnie lata służby Elizeusza

r	 85	 2 Krl 6,24-7,20	 PK 146-147b	 Ostatnie lata służby Elizeusza

r	 86	 2 Krl 6,1-7; 8,1-6; 13	 PK 147c-149	 Ostatnie lata służby Elizeusza

r	 87	 Jon 1-2	 PK 150-152k	 Do Niniwy, tego wielkiego miasta

r	 88	 Jon 3-4	 PK 152l-154	 Do Niniwy, tego wielkiego miasta

r	 89	 —	 PK 155-157	 Do Niniwy, tego wielkiego miasta

r	 90	 Oz 5; 7-10	 PK 158-159a	 Niewola asyryjska

r	 91	 Oz 4; 6; 12; Am 5	 PK 159b-160b	 Niewola asyryjska

r	 92	 Oz 11; 13; 14	 PK 160c-161c	 Niewola asyryjska

r	 93	 Am 1-4	 PK 161d-162b	 Niewola asyryjska

Dodatek B. Plan codziennego czytania



276 Podręcznik uczniostwa

r	 94	 Amos 6-9	 PK 162c-g	 Niewola asyryjska

r	 95	 2 Krl 15,8-31	 PK 162h-163a	 Niewola asyryjska

r	 96	 2 Krl 17;	 PK 163b-164	 Niewola asyryjska 
		  2 Krn 30,1-12

r	 97	 2 Krl 12; 2 Krn 24

r	 98	 2 Krl 14; 2 Krn 25

r	 99	 —	 PK 165-167c	 „Ginie z powodu braku nauki”

r	 100	 Oz 1-3	 PK 167d-168	 „Ginie z powodu braku nauki”

r	 101	 2 Krl 15,1-7, 32-38;	 PK 171-172c	 Powołanie Izajasza 
		  2 Krn 26-27

r	 102	 Iz 1-4	 PK 172d-173b	 Powołanie Izajasza

r	 103	 Iz 5-6	 PK 173c-175	 Powołanie Izajasza

r	 104	 Iz 8;10;13	

r	 105	 Iz l4-16	

r	 106	 Iz 17-21	

r	 107	 Iz 22-24	

r	 108	 Iz 25-28	

r	 109	 Iz 29-30	

r	 110	 Iz 31-35	

r	 111	 Iz 40	 PK 176-179a	 „Oto wasz Bóg!”

r	 112	 Iz 12; 41; 44	 PK 179b-180	 „Oto wasz Bóg!”

r	 113	 Iz 43; 46; 48	

r	 114	 Iz 50-51; 55	

r	 115	 Iz 57-59; 61	

r	 116	 Iz 62-65	

r	 117	 2 Krl 16,1-4; 	 PK 181-182	 Achaz 
		  2 Krn 28,1-4; Mi 1-3

r	 118	 Mi 4-6	 PK 183-184b	 Achaz



277

r	 119	 2 Krl 16,5-20; 	 PK 184c-185	 Achaz 
		  2 Krn 28,5-27,Iz 7

r	 120	 2 Krl 18,1-12; 	 PK 186-187c	 Hiskiasz 
		  2 Krn 29:1-19

r	 121	 2 Krn 29,20-36; Mi 7	 PK 187d-188	 Hiskiasz

r	 122	 2 Krn 30,13-31,21	 PK 189-190	 Hiskiasz

r	 123	 2 Krl 20,1-11;	 PK 191-193a	 Posłowie z Babilonu 
		  2 Krn 32,24; Iz 38	

r	 124	 2 Krl 20,12-19; 	 PK 193b-195	 Posłowie z Babilonu 
		  2 Krn 32,25-31; Iz 39

r	 125	 2 Krl 18,13-17; 	 PK 196-197	 Wyzwolenie spod okupacji  
		  2 Krn 32,1-8; Iz 36,1-2		  asyryjskiej

r	 126	 2 Krl 18,18-19,1; 	 PK 198	 Wyzwolenie spod okupacji 
		  2 Krn 32,9-16; Iz 36,3-37,1	 asyryjskiej

r	 127	 2 Krl 19,2-13; 	 PK 199a-d	 Wyzwolenie spod okupacji 
		  2 Krn 32,17-20; Iz 37,2-13	 asyryjskiej

r	 128	 2 Krl 19,14-34;	 PK 199e-201c	 Wyzwolenie spod okupacji 
		  Ps 80; Iz 37,14-35		  asyryjskiej

r	 129	 2 Krl 19,35-37; 	 PK 201d-203b	 Wyzwolenie spod okupacji 
		  20,20-21; 2 Krn 32,21-23, 32-33; 	 asyryjskiej 
		  Ps 75-76; Iz 37,36-38; Ez 31,1-9

r	 130	 Ez 31,10-18; Na 1-3	 PK 203c-204	 Wyzwolenie spod okupacji  
				    asyryjskiej

r	 131	 —	 PK 205-207a	 Nadzieja dla pogan

r	 132	 Iz 9; 52,1-6; 56	 PK 207b-208b	 Nadzieja dla pogan

r	 133	 Iz 49; 54; 66	 PK 208c-d	 Nadzieja dla pogan

r	 134	 Iz 45; 52,7-15; 60	 PK 209	 Nadzieja dla pogan

r	 135	 Iz 11; 42	 PK 210	 Nadzieja dla pogan

r	 136	 2 Krl 21; 2 Krn 33	 PK 213-214	 Manasses i Jozjasz

r	 137	 2 Krl 22,1-2; 	 PK 215-216	 Manasses i Jozjasz 
		  2 Krn 34,1-2; Hab 1,1-2,4

r	 138	 Hab 2,5-3,19	 PK 217a-b	 Manasses i Jozjasz

Dodatek B. Plan codziennego czytania



278 Podręcznik uczniostwa

r	 139	 Zeph 1-3	 PK 217c-218	 Manasses i Jozjasz

r	 140	 2 Krl 22,3-11; 	 PK 219-222c	 Księga prawa 
		  2 Krn 34,3-19

r	 141	 2 Krl 22,12-23,1; 	 PK 222d-223c	 Księga prawa 
		  2 Krn 34,20-29

r	 142	 2 Krl 23,2-27; 	 PK 223d-225a	 Księga prawa 
		  2 Krn 34,30-35,19

r	 143	 2 Krl 23,28-30; 	 PK 225b	 Księga prawa 
		  2 Krn 35,20-27

r	 144	 Jr 1-2	 PK 226-227e	 Jeremiasz

r	 145	 Jr 3	 PK 227f-228c	 Jeremiasz

r	 146	 Jr 4; 6; 17	 PK 228d-229b	 Jeremiasz

r	 147	 2 Krl 23,31-34; 	 PK 229c-230c	 Jeremiasz 
		  2 Krn 36,1-4; Jr 7,1-24

r	 148	 Jr 5; 7,25-34; 15	 PK 230d-e	 Jeremiasz

r	 149	 Jr 26	 PK 231-232	 Jeremiasz

r	 150	 Jr 8-10	 PK 233a-b	 Jeremiasz

r	 151	 Jr 11-13

r	 152	 Jr 14; 16; 20	 PK 233c-f	 Jeremiasz

r	 153	 2 Krl 23,35-37; 	 PK 234-236c	 Nadchodząca klęska 
		  2 Krn 36,5; Jr 21; 24; 35

r	 154	 Jr 23	 PK 236d-e	 Nadchodząca klęska

r	 155	 Jr 22	 PK 236f-238c	 Nadchodząca klęska

r	 156	 Jr 19; 25	 PK 238d-239d	 Nadchodząca klęska

r	 157	 2 Krl 24,1-4; 	 PK 239e-241b	 Nadchodząca klęska 
		  2 Krn 36,6; Jr 36,1-26

r	 158	 2 Krl 24,5-17; 	 PK 241c-242	 Nadchodząca klęska 
		  2 Krn 36,7-10; Jr 36,27-32

r	 159	 2 Krl 24,18; Jr 29; 52,1	 PK 243-244c	 Ostatni król Judy

r	 160	 Jr 27-28	 PK 244d-246e	 Ostatni król Judy



279

r	 161	 2 Krl 24,19-20; 	 PK 246f-247	 Ostatni król Judy 
		  2 Krn 36,11-14; Jr 52,2-3; Ez 8

r	 162	 2 Krn 36,15-16; Ez 12	 PK 248	 Ostatni król Judy

r	 163	 Jr 18; 34

r	 164	 2 Krl 25:l;	 PK 249-250e	 Uprowadzeni do Babilonii 
		  Jer 37,1-16; Ez 21

r	 165	 Jr 37,17-21; Ez 29-30	 PK 250f-251i	 Uprowadzeni do Babilonii

r	 166	 Jr 38	 PK 251j-253b	 Uprowadzeni do Babilonii

r	 167	 2 Krl 25,2-21;	 PK 253c-d	 Uprowadzeni do Babilonii 
		  2 Krn 36,17-21; Jr 39,1-10; 52,4-30

r	 168	 2 Krl 25,22-30; 	 PK 253e-g	 Uprowadzeni do Babilonii 
		  2 Krn 36,22-23; Jr 39,11-18; 52,31-34

r	 169	 Jr 40-43	

r	 170	 Jr 44	 PK 254a-c	 Uprowadzeni do Babilonii

r	 171	 Lm 1-2	 PK 254d-255c	 Uprowadzeni do Babilonii

r	 172	 Ps 137; Lm 3-5	 PK 255d	 Uprowadzeni do Babilonii

r	 173	 Jr 32	 PK 256-259	 Światło w ciemności

r	 174	 Jr 30; 33	 PK 260	 Światło w ciemności

r	 175	 Jr 31	 PK 261	 Światło w ciemności

r	 176	 Jr 45-49	

r	 177	 Ez 1-3	

r	 178	 Ez 4-7	

r	 179	 Ez 9-11; 13	

r	 180	 Ez 14-16	

r	 181	 Ez 17-19	

r	 182	 Ez 20; 22	

r	 183	 Ez 23-24	

r	 184	 Ez 25-27	

r	 185	 Ez 28; 32	

Dodatek B. Plan codziennego czytania



280 Podręcznik uczniostwa

r	 186	 Ez 33-34; Ab	

r	 187	 Ez 35-37	

r	 188	 Ez 38-40	

r	 189	 Ez 4 1-43	

r	 190	 Ez 44-46	

r	 191	 Ez 47-48	

r	 192	 Dn 1,1-8	 PK 265-267d	 Na dworze babilońskim

r	 193	 Dn 1,9-20	 PK 267e-268d	 Na dworze babilońskim

r	 194	 Dn 1,21	 PK 268e-271	 Na dworze babilońskim

r	 195	 Dn 2,1-23	 PK 272-274b	 Sen Nebukadnesara

r	 196	 Dn 2,24-47	 PK 274c-275	 Sen Nebukadnesara

r	 197	 Dn 2,48-49	 PK 276-277	 Sen Nebukadnesara

r	 198	 Dn 3,1-2	 PK 278-279	 Piec ognisty

r	 199	 Dn 3,3-25	 PK 280-281f	 Piec ognisty

r	 200	 Dn 3,26-30	 PK 281g-283	 Piec ognisty

r	 201	 Dn 4,1-18	 PK 284-286d	 Prawdziwa wielkość

r	 202	 Dn 4,19-37	 PK 286e-288	 Prawdziwa wielkość

r	 203	 Dn 5,1-9	 PK 289-291e	 Niewidzialny Strażnik

r	 204	 Dn 5,10-29	 PK 291f-293c	 Niewidzialny Strażnik

r	 205	 Jr 51; Dan 5,30-31	 PK 293d-293f	 Niewidzialny Strażnik

r	 206	 Iz 47; Jr 50	 PK 293g-294	 Niewidzialny Strażnik

r	 207	 —	 PK 295-297	 Niewidzialny Strażnik

r	 208	 Dn 6,1-18	 PK 298-300	 W lwiej jamie

r	 209	 Dn 6,19-28	 PK 301-303	 W lwiej jamie

r	 210	 Dn 7	 PK 307-308	 Powrót wygnańców

r	 211	 Dn 8	 PK 309a	 Powrót wygnańców

r	 212	 Dn 9,1-11,2	 PK 309b-310	 Powrót wygnańców

r	 213	 Dn 11,3-12,13



281

r	 214	 Ezd 1; Ps 126; 	 PK 311-312a	 Powrót wygnańców 
		  Iz 44,28-45,13

r	 215	 Ezd 2; Ne 7

r	 216	 Ezd 3,1-11	 PK 312b-e	 Powrót wygnańców

r	 217	 Ezd 3,12-13; Ps 105	 PK 313-314	 Powrót wygnańców

r	 218	 Jl 1-3

r	 219	 Ezd 4,1-3	 PK 315-317	 „Prorocy Boży, którzy im pomagali”

r	 220	 Ezd 4,4-24; Ag 1	 PK 318-320c	 „Prorocy Boży, którzy im pomagali”

r	 221	 Ezd 5; Ag 2	 PK 320d-321	 „Prorocy Boży, którzy im pomagali”

r	 222	 Ezd 6,1-12; Zech 1-2	 PK 322-323	 „Prorocy Boży, którzy im pomagali”

r	 223	 Zech3	 PK 324-326	 Jozue i Anioł

r	 224	 —	 PK 327-329	 Jozue i Anioł

r	 225	 Ezd 6,13-22; Za 4	 PK 330-332	 „Nie dzięki mocy ani dzięki sile”

r	 226	 Za 5-9	

r	 227	 Za 10-14	

r	 228	 Est 1-2	 PK 333-334c	 W czasach królowej Estery

r	 229	 Est 3-4	 PK 334d-335d	 W czasach królowej Estery

r	 230	 Est 5-8	 PK 335e	 W czasach królowej Estery

r	 231	 Est 9-10	 PK 335f-336	 W czasach królowej Estery

r	 232	 Ezd 7	 PK 337-340a	 Ezdrasz — kapłan i uczony w Piśmie

r	 233	 Ezd 8,1-31	 PK 340b-342	 Ezdrasz — kapłan i uczony w Piśmie

r	 234	 Ezd 8,32-9,15	 PK 343-344	 Duchowa odnowa

r	 235	 Ezd 10	 PK 345	 Duchowa odnowa

r	 236	 —	 PK 346-348	 Duchowa odnowa

r	 237	 Ne 1,1-2,9	 PK 349-352	 Człowiek opatrznościowy

r	 238	 Ne 2,10-18	 PK 353-355c	 Budowniczowie murów

r	 239	 Ne 2,19-4,3	 PK 355d-356f	 Budowniczowie murów

r	 240	 Ne 4,4-23	 PK 356g-358	 Budowniczowie murów

Dodatek B. Plan codziennego czytania



282 Podręcznik uczniostwa

r	 241	 Ne 5,1-11	 PK 359-361a	 Nagana za zdzierstwo

r	 242	 Ne 5,12-19	 PK 361b-362	 Nagana za zdzierstwo

r	 243	 Ne 6,1-14	 PK 363-365d	 Intrygi pogan

r	 244	 Ne 6,15-19	 PK 365e-367	 Intrygi pogan

r	 245	 Ne 8	 PK 368-369	 Pouczeni w sprawie prawa Bożego

r	 246	 Ne 9	 PK 370a-b	 Pouczeni w sprawie prawa Bożego

r	 247	 Ne 10	 PK 370c-371	 Pouczeni w sprawie prawa Bożego

r	 248	 Ne 11-12	

r	 249	 Ne 13,1-22	 PK 372-374c	 Reformy

r	 250	 Ne 13,23-31	 PK 374d-377	 Reformy

r	 251	 —	 PK 381-385c	 Przyjście Zbawiciela

r	 252	 Iz 53	 PK 385d-387a	 Przyjście Zbawiciela

r	 253	 Iz 42	 PK 387b-389c	 Przyjście Zbawiciela

r	 254	 Dn 9,20-27	 PK 389d-391	 Przyjście Zbawiciela

r	 255	 Ml 1-2	 PK 392-394b	 „Dom izraelski”

r	 256	 Ml 3,7-18	 PK 394c-396c	 „Dom izraelski”

r	 257	 Ml 3,1-6	 PK 396d-398e	 „Dom izraelski”

r	 258	 Ml 3,7-24	 PK 398f-401	 „Dom izraelski”

r	 259	 —	 PK 402-404	 Wizje przyszłej chwały

r	 260	 —	 PK 405-407	 Wizje przyszłej chwały



283

Część 3
Biblia: Od narodzin Jezusa Chrystusa  
do Jego wniebowstąpienia.
Duch Proroctwa: Droga do Chrystusa, Życie Jezusa, 
Nauki z Góry Błogosławienia, Przypowieści Chrystusa
ý	 Dz. 	 Biblia 	 Duch Proroctwa 	Tytuł rozdziału

r	 1	 —	 DCh 7-14	 Bezwarunkowa miłość

r	 2	 —	 DCh 15-20	 Twoja potrzeba pokoju

r	 3	 —	 DCh 21-28	 Wolność od poczucia winy

r	 4	 —	 DCh 29-35	 Wolność od poczucia winy

r	 5	 —	 DCh 36-40	 Czyste sumienie

r	 6	 —	 DCh 41-46	 Całkowite oddanie

r	 7	 —	 DCh 47-53	 Jak znaleźć spokój ducha?

r	 8	 —	 DCh 54-63	 Jak stać się nowym człowiekiem?

r	 9	 —	 DCh 64-72	 Trwały pokój

r	 10	 —	 DCh 73-80	 Miłując i dzieląc się

r	 11	 —	 DCh 81-88	 Wzbijać się coraz wyżej

r	 12	 —	 DCh 89-95	 Moc modlitwy

r	 13	 —	 DCh 96-101	 Moc modlitwy

r	 14	 —	 DCh 102-110	 Pokonać zwątpienie

r	 15	 —	 DCh 111-117	 Pełnia radości

r	 16	 —	 DCh 118-123	 Pełnia radości

r	 17	 Mt 1,18-23; Łk 1,26-38	 ŻJ 11-13b	 „Bóg z nami”

r	 18	 Łk 1,39-56	 ŻJ 13c-17	 „Bóg z nami”

r	 19	 Mt 1,1-17; Łk 3,23-38	 ŻJ 18-21	 Naród wybrany

r	 20	 —	 ŻJ 22-26	 „Wypełnienie czasu”

r	 21	 Mt 1,24-25; Łk 2,1-20	 ŻJ 29-32	 Do Ciebie, Zbawicielu!

r	 22	 Łk 2,2 1-24	 ŻJ 33-35c	 Ofiarowanie

Dodatek B. Plan codziennego czytania



284 Podręcznik uczniostwa

r	 23	 Łk 2,25-38	 ŻJ 35d-38	 Ofiarowanie

r	 24	 Mt 2,1-8	 ŻJ 39-42a	 „Widzieliśmy gwiazdę jego”

r	 25	 Mt 2,9-23	 ŻJ 42b-44	 „Widzieliśmy gwiazdę jego”

r	 26	 Łk 2,39-40	 ŻJ 45-50	 Dzieciństwo

r	 27	 Łk 2,41-44	 ŻJ 51-54a	 Paschalna wizyta

r	 28	 Łk 2,45-52	 ŻJ 54b-56	 Paschalna wizyta

r	 29	 —	 ŻJ 57-59	 Dni walki

r	 30	 —	 ŻJ 60-62	 Dni walki

r	 31	 Łk 1,1-25, 57-79	 ŻJ 63-65e	 Głos wołającego na pustyni

r	 32	 Mt 3,1-6; Mk 1,1-6; 	 ŻJ 65f-69d	 Głos wołającego na pustyni 
		  Łk 1,80; 3,1-6

r	 33	 Mt 3,7-12; Mk 1,7-8; 	 ŻJ 69e-72	 Głos wołającego na pustyni 
		  Łk 3,7-18

r	 34	 Mt 3,13-17; Mk 1,9-11; 	 ŻJ 75-78	 Chrzest 
		  Łk 3,2 1-22

r	 35	 Mt 4,1-3; Mk 1,12-13; 	 ŻJ 79-83	 Kuszenie 
		  Łk 4,1-3

r	 36	 Mt 4,4; Łk 4,4	 ŻJ 84-87	 Kuszenie

r	 37	 Mt 4,5-11; Łk 4,5-13	 ŻJ 88-92	 Zwycięstwo

r	 38	 J 1,1-34	 ŻJ 93-97d	 „Znaleźliśmy Mesjasza”

r	 39	 J 1,35-51	 ŻJ 97e-101	 „Znaleźliśmy Mesjasza”

r	 40	 J 2,1-10	 ŻJ 102-105b	 Wesele w Kanie Galilejskiej

r	 41	 J 2,11	 ŻJ 105c-109	 Wesele w Kanie Galilejskiej

r	 42	 J 2,12-17	 ŻJ 110-113b	 W Jego świątyni

r	 43	 J 2,18-25	 ŻJ 113c-118	 W Jego świątyni

r	 44	 J 3,1-8	 ŻJ 119-122	 Nikodem

r	 45	 J 3,9-21	 ŻJ 123-126	 Nikodem

r	 46	 J 3,22-4,3	 ŻJ 127-130	 „On musi wzrastać”

r	 47	 J 4,4-26	 ŻJ 131-135d	 Przy studni Jakuba

r	 48	 J 4,27-42	 ŻJ 135e-139	 Przy studni Jakuba



285

r	 49	 J 4,43-54	 ŻJ 140-143	 „Jeśli nie ujrzycie znaków i cudów”

r	 50	 J 5,1-16	 ŻJ 144-146	 Betesda i Sanhedryn

r	 51	 J 5,17-21	 ŻJ 147-151b	 Betesda i Sanhedryn

r	 52	 J 5,22-47	 ŻJ 151c-154	 Betesda i Sanhedryn

r	 53	 Mt 11,1-6; 14,1-5;	 ŻJ 157-160c	 Uwięzienie i śmierć Jana 
		  Mk 6,17-19; Łk 3,19-20; 7,18-23

r	 54	 Mt 11,7-24; Łk 7,24-35	 ŻJ 160d-162	 Uwięzienie i śmierć Jana

r	 55	 Mt 14,6-12; Mk 6,20-29	 ŻJ 163-166	 Uwięzienie i śmierć Jana

r	 56	 Mk 1,14-15; Łk 4,14-15	 ŻJ 167-170	 „Przybliżyło się Królestwo Boże”

r	 57	 Mt 13,53-56; Mk 6,1-3;	 ŻJ 171-173	 „Czyż ten nie jest synem Józefa?”  
		  Łk 4,16-27

r	 58	 Mt 13,57-58; Mk 6,4-6;	 ŻJ 174-176	 „Czyż ten nie jest synem Józefa?”  
		  Łk 4,28-30

r	 59	 Mt 4,12-25;	 ŻJ 177-181	 Powołanie nad jeziorem 
		  Mk 1,16-20; Łk 5,1-11

r	 60	 Mk 1,21-28; Łk 4,31-37	 ŻJ 182-186b	 W Kafarnaum

r	 61	 Mt 8,14-17;	 ŻJ 186c-189	 W Kafarnaum 
		  Mk 1,29-39; Łk 4,38-44

r	 62	 Mt 8,1-4; 9,32-34;	 ŻJ 190-193	 „Jeśli chcesz, możesz mię oczyścić” 
		  Mk 1,40-45; Łk 5,12-16

r	 63	 Mt 9,1-8; Mk 2,1-12;	 ŻJ 194-197	 „Jeśli chcesz, możesz mię oczyścić” 
		  Łk 5,17-26

r	 64	 Mt 9,9-13; Mk 2,13-17; 	 ŻJ 198-200c	 Lewi — Mateusz 
		  Łk 5,27-32

r	 65	 Mt 9,14-17; 	 ŻJ 200d-204	 Lewi — Mateusz 
		  Mk 2,18-22; Łk 5,33-39

r	 66	 Mt 12,1-8; Mk 2,23-28; 	 ŻJ 205-208	 Sobota 
		  Łk 6,1-5

r	 67	 Mt 12,9-21; Mk 3,1-12; 	 ŻJ 209-211	 Sobota 
		  Łk 6,6-11

r	 68	 Mk 3,13-18; Łk 6,12-15	 ŻJ 212-214a	 „Powołał ich dwunastu”

r	 69	 Mt 8,18-22; Mk 3,19; 	 ŻJ 214b-217	 „Powołał ich dwunastu” 
		  Łk 6,16; 9,57-62

Dodatek B. Plan codziennego czytania



286 Podręcznik uczniostwa

r	 70	 Mt 5,1-2; Łk 6,17-19	 ŻJ 218-219b; 	 Kazanie na Górze 
			   NGB 5-10	 Przedmowa; Wzgórze

r	 71	 Mt 5,3; Łk 6,20	 ŻJ 219c-d; 	 Kazanie na Górze 
			   NGB 11-14a	 Błogosławieństwa

r	 72	 Mt 5,4; Łk 6,2 Ib	 ŻJ 14b-221a; 	 Kazanie na Górze 
			   NGB 14b-17	 Błogosławieństwa

r	 73	 Mt 5,5-6; Łk 6,2 la	 ŻJ 221b-d; 	 Kazanie na Górze 
			   NGB 18-25a	 Błogosławieństwa

r	 74	 Mt 5,7-8	 ŻJ 222a-b; 	 Kazanie na Górze 
			   NGB 25b-30b	 Błogosławieństwa

r	 75	 Mt 5,9-10	 ŻJ 222c-d; 	 Kazanie na Górze 
			   NGB 30c-33	 Błogosławieństwa

r	 76	 Mt 5,11-13; Łk 6,22-26	 ŻJ 223;	 Kazanie na Górze 
			   NGB 34-40a	 Błogosławieństwa

r	 77	 Mt 5,14-16	 ŻJ 224a-b; 	 Kazanie na Górze 
			   NGB 40b-46	 Błogosławieństwa

r	 78	 Mt 5,17-18	 ŻJ 224c-226c; 	 Kazanie na Górze 
			   NGB 47-52a	 Duch zakonu

r	 79	 Mt 5,19-24	 ŻJ 226d-227; 	 Kazanie na Górze 
			   NGB 52b-59	 Duch zakonu

r	 80	 Mt 5,25-32; 19,1-12; 	 NGB 60-65b	 Duch zakonu 
		  Mk 10,1-12

r	 81	 Mt 5,33-42; Łk 6,29-30	 NGB 65c-71a	 Duch zakonu

r	 82	 Mt 5,43-48; 	 ŻJ 228a-b; 	 Kazanie na Górze 
		  Łk 6,27-28.31-36	 NGB 71b-76	 Duch zakonu

r	 83	 Mt 6,1-8	 ŻJ 228c-d; 	 Kazanie na Górze 
			   NGB 77-83	 Istota prawdziwego nabożeństwa

r	 84	 Mt 6,16-24; 	 ŻJ 228e-229c; 	 Kazanie na Górze 
		  Łk 12,32-34	 NGB 84-90	 Istota prawdziwego nabożeństwa

r	 85	 Mt 6,25-34; 	 ŻJ 229d-230a; 	 Kazanie na Górze 
		  Łk 12,22-31	 NGB 91-96	 Istota prawdziwego nabożeństwa

r	 86	 Mt 6,9-10; Łk 11,1-2	 NGB 97-103	 „Ojcze nasz”

r	 87	 Mt 6,11-12; Łk 11,3-4	 NGB 104-109	 „Ojcze nasz”



287

r	 88	 Mt 6,13-15	 NGB 110-114	 „Ojcze nasz”

r	 89	 Mt 7,1 -5;	 ŻJ 230b;	 Kazanie na Górze 
		  Łk 6,37, 41-42	 NGB 115-120b	 Nie sądzić, lecz czynić

r	 90	 Mt 7,6-11; Łk 6,38-40	 NGB 120c-124	 Nie sądzić, lecz czynić

r	 91	 Mt 7,12-14	 NGB 125-130	 Nie sądzić, lecz czynić

r	 92	 Mt 7,15-23; 	 ŻJ 230c; 	 Kazanie na Górze 
		  Łk 6,43-45; 13,24	 NGB 131-136a	 Nie sądzić, lecz czynić

r	 93	 Mt 7,24-29; Łk 6,46-49	 ŻJ 230d-e; 	 Kazanie na Górze 
			   NGB 136b-140	 Nie sądzić, lecz czynić

r	 94	 Mt 8,5-13; Łk 7,1-17	 ŻJ 231-234	 Setnik

r	 95	 —	 PCh 9-15	 Nauczanie w przypowieściach

r	 96	 Mt 13,1-17; 	 PCh 16-19a	 „Wyszedł siewca, aby siać” 
		  Mk 4,1-13; Łk 8,1-11

r	 97	 Mk 4,14	 PCh 19b-23	 „Wyszedł siewca, aby siać”

r	 98	 Mt 13,18-21; 	 PCh 24-29e	 „Wyszedł siewca, aby siać” 
		  Mk 4,15-17; Łk 8,12-13

r	 99	 Mt 13,22; Mk 4,18-19; 	 PCh 29f-33	 „Wyszedł siewca, aby siać” 
		  Łk 8,14

r	 100	 Mt 13,23; Mk 4,20-25; 	 PCh 34-38	 „Wyszedł siewca, aby siać” 
		  Łk 8,15-18

r	 101	 Mk 4,26-29	 PCh 39-43	 „Najpierw trawę, potem kłos,  
				    potem pełne zboże w kłosie”

r	 102	 Mt 13,24-30.34-43	 PCh 44-47	 Kąkol

r	 103	 Mt 13,31-32; 	 PCh 48-51	 „Podobne jest Królestwo Niebios 
		  Mk 4,30-34; Łk 13,18-19		 do ziarnka gorczycznego”

r	 104	 —	 PCh 52-59	 Inne lekcje z siewu ziarna

r	 105	 Mt 13,33; Łk 13,20-21	 PCh 60-65	 Podobne do kwasu

r	 106	 Mt 13,44	 PCh 66-70b	 Ukryty skarb

r	 107	 —	 PCh 70c-75	 Ukryty skarb

r	 108	 Mt 13,45-50	 PCh 76-82	 Perła; Sieć

r	 109	 Mt 13,51-52	 PCh 83-87d	 Rzeczy nowe i stare

Dodatek B. Plan codziennego czytania



288 Podręcznik uczniostwa

r	 110	 —	 PCh 87e-91	 Rzeczy nowe i stare

r	 111	 Mt 12,22-35; 	 ŻJ 235-236	 „Kto to bracia moi?” 
		  Mk 3,20-27; Łk 11,14-23

r	 112	 Mt 12,26-50; 	 ŻJ 237-240	 „Kto to bracia moi?” 
		  Mk 3,28-35; Łk 8,19-21; 11,24-36

r	 113	 Mt 11,25-30	 ŻJ 241-244	 Zaproszenie

r	 114	 Mt 8,23-27; 	 ŻJ 245-247	 „Umilknij! Ucisz się!” 
		  Mk 4,35-41; Łk 8,22-25

r	 115	 Mt 8,28-34; Mk 5,1-20; ŻJ 248-251	 „Umilknij! Ucisz się!” 
		  Łk 8,26-39

r	 116	 Mt 9,18-19, 23-31; 	 ŻJ 252-253c	 Dotyk wiary 
		  Mk 5,21-24, 35-43; Łk 8,40-42, 48-56

r	 117	 Mt 9,20-22; 	 ŻJ 253d-255	 Dotyk wiary 
		  Mk 5,25-34; Łk 8,43-47; 17,11-19

r	 118	 Mt 10,1-16; Mk 6,7-13; 	 ŻJ 256-260a	 Pierwsi ewangeliści 
		  Łk 9,1-6

r	 119	 Mt 10,17-42	 ŻJ 260b-263	 Pierwsi ewangeliści

r	 120	 Mt 9,35-38; 14,1-2; 	 ŻJ 264-268	 Idźcie i odpocznijcie nieco 
		  Mk 6,14-16, 30-32; Łk 9,7-10

r	 121	 Mt 14,13-21; 	 ŻJ 269	 „Dajcie wy im jeść” 
		  Mk 6,33-44; Łk 9,1 1-17; J 6,1-13

r	 122	 —	 ŻJ 270-274	 „Dajcie wy im jeść”

r	 123	 Mt 14,22-23; 	 ŻJ 275-277a	 Noc nad jeziorem 
		  Mk 6,45-46; J 6,14-17

r	 124	 Mt 14,24-33; 	 ŻJ 277b-279	 Noc nad jeziorem 
		  Mk 6,47-53; J 6,18-21

r	 125	 Mt 14,34-36; 	 ŻJ 280-283d	 Kryzys w Galilei 
		  Mk 6,54-56; J 6,22-42

r	 126	 J 6,43-63	 ŻJ 283e-286c	 Kryzys w Galilei

r	 127	 J 6,64-71	 ŻJ 286d-289	 Kryzys w Galilei

r	 128	 Mt 15,1-7; Mk 7,1-8; 	 ŻJ 290-292c	 Tradycja 
		  Łk 11,37-38



289

r	 129	 Mt 15,8-20; Mk 7,9-23;	 ŻJ 292d-293	 Tradycja 
		  Łk 11,39-54

r	 130	 Mt 15,21-28; 	 ŻJ 295-299	 Zniesienie barier 
		  Mk 7,24-30

r	 131	 Mt 15,29-16,4; 	 ŻJ 300-302	 Prawdziwy znak 
		  Mk 7,31-8,13

r	 132	 Mt 16,5-12; Mk 8,14-26	 ŻJ 303-304	 Prawdziwy znak

r	 133	 Mt 16,13-20; 	 ŻJ 305-308d	 Zapowiedź krzyża 
		  Mk 8,27-30; Łk 9,18-21

r	 134	 Mt 16,21-28; 	 ŻJ 308e-311	 Zapowiedź krzyża 
		  Mk 8,31-9,1; Łk 9,22-27

r	 135	 Mt 17,1-13; Mk 9,2-13;	 ŻJ 312-315	 „I został przemieniony” 
		  Łk 9,28-36

r	 136	 Mt 17,14-17; 	 ŻJ 316-318c	 Usługiwanie 
		  Mk 9,14-20; Łk 9,37-41

r	 137	 Mt 17,18-21; 	 ŻJ 318d-320	 Usługiwanie 
		  Mk 9,21-29; Łk 9,42-45

r	 138	 Mt 17,22-27; 	 ŻJ 321-323e	 Kto jest największy? 
		  Mk 9,30-32

r	 139	 Mt 18,1-5; 	 ŻJ 323f-326e	 Kto jest największy? 
		  Mk 9,33-40; Łk 9,46-50

r	 140	 Mt 18,6-20; Mk 9,41-50	 ŻJ 326f-330	 Kto jest największy?

r	 141	 Mt 18,21-35	 PCh 167-173	 Miara przebaczenia

r	 142	 J 7,1-5	 ŻJ 331-333a	 Święto Namiotów

r	 143	 J 7,6-15, 37-39	 ŻJ 333b-336	 Święto Namiotów

r	 144	 J 7,16-36	 ŻJ 337-340b	 W pułapce

r	 145	 J 7,40-8,11	 ŻJ 340c-343	 W pułapce

r	 146	 J 8,12-29	 ŻJ 344-346c	 „Światłość żywota”

r	 147	 J 8,30-59; 10,31-42	 ŻJ 346d-350f	 „Światłość żywota”

r	 148	 J 9,1-25	 ŻJ 350g-352	 „Światłość żywota”

r	 149	 J 9,26-41	 ŻJ 353-354	 „Światłość żywota”

Dodatek B. Plan codziennego czytania



290 Podręcznik uczniostwa

r	 150	 J 10,1-30	 ŻJ 355-357c	 Boski pasterz

r	 151	 —	 ŻJ 357d-360	 Boski pasterz

r	 152	 Łk 9,51-56; 10,1-16	 ŻJ 361-365d	 Ostatnia podróż z Galilei

r	 153	 Łk 10,17-24	 ŻJ 365e-369	 Ostatnia podróż z Galilei

r	 154	 Łk 10,25-32	 ŻJ 370-373b;	 Dobry Samarytanin 
			   PCh 275-277c	 „Kto jest bliźnim moim?”

r	 155	 Łk 10,33-37	 ŻJ 373c-375;	 Dobry Samarytanin 
			   PCh 277d-279	 „Kto jest bliźnim moim?”

r	 156	 —	 PCh 280-285	 „Kto jest bliźnim moim?”

r	 157	 Łk 11,5-13	 PCh 92-96d	 Prosić, by dawać

r	 158	 —	 PCh 96e-101	 Prosić, by dawać

r	 159	 Łk 12,1-21	 PCh 175-180	 Zysk, który jest stratą

r	 160	 Łk 12,49-13,9	 PCh 147-151	 „Pozostaw je jeszcze ten rok”

r	 161	 Łk 13,10-17.22-35	 PCh 153-157	 „Wyjdź na drogi i między opłotki” 
		  Łk 14,1-20

r	 162	 Łk 14,21-24	 PCh 158-162b	 „Wyjdź na drogi i między opłotki”

r	 163	 —	 PCh 162c-167	 „Wyjdź na drogi i między opłotki”

r	 164	 Łk 14,25-35; Łk 15,1-7	 PCh 126-132c	 „Ten grzeszników przyjmuje”

r	 165	 Łk 15,8-10	 PCh 132d-136	 „Ten grzeszników przyjmuje”

r	 166	 Łk 15,11-20	 PCh 137-141b	 „Zaginął, a odnalazł się”

r	 167	 Łk 15,21-32	 PCh 141c-146	 „Zaginął, a odnalazł się”

r	 168	 Łk 16,1-9	 PCh 267-271b	 „Zyskujcie sobie przyjaciół  
				    mamoną niesprawiedliwości”

r	 169	 Łk 16,10-18	 PCh 271c-274	 „Zyskujcie sobie przyjaciół  
				    mamoną niesprawiedliwości”

r	 170	 Łk 16,19-31	 PCh 181-186a	 Wielka przepaść

r	 171	 —	 PCh 186b-191	 Wielka przepaść

r	 172	 Łk 17,1-10; 17,20-22	 ŻJ 376-379	 „Nie przychodzi dostrzegalnie”

r	 173	 Łk 18,1-8	 PCh 113-119a	 „Czyżby Bóg nie wziął w obronę  
				    swoich wybranych”?



291

r	 174	 —	 PCh 119b-125	 „Czyżby Bóg nie wziął w obronę  
				    swoich wybranych”?

r	 175	 Łk 18,9-14	 PCh 102-107a	 Dwaj czciciele

r	 176	 —	 PCh 107b-112	 Dwaj czciciele

r	 177	 Mt 19,13-15; 	 ŻJ 380-384	 Błogosławienie dzieci 
		  Mk 10,13-16; Łk 18,15-17

r	 178	 Mt 19,16-22; 	 ŻJ 385-388;	 „Jeszcze jednego ci brak” 
		  Mk 10,17-22; 	 PCh 286-288a	 Nagroda łaski 
		  Łk 18,18-23

r	 179	 Mt 19,23-30; 	 PCh 288b-290b	 Nagroda łaski 
		  Mk 10,23-31; Łk 18,24-30

r	 180	 Mt 20,1-16	 PCh 290c-297	 Nagroda łaski

r	 181	 Łk 10,38-42; J 11,1-16	 ŻJ 389-393c	 „Łazarzu, wyjdź!”

r	 182	 J 11,17-37	 ŻJ 393d-396a	 „Łazarzu, wyjdź!”

r	 183	 J 11,38-44	 ŻJ 396b-398	 „Łazarzu, wyjdź!”

r	 184	 J 11,45-54	 ŻJ 399-403	 Intrygi kapłanów

r	 185	 Mt 20,17-28; 	 ŻJ 404-407	 Prawo nowego królestwa 
		  Mk 10,32-45; Łk 18,31-34

r	 186	 Mt 20,29-34; 	 ŻJ 408-411	 Zacheusz 
		  Mk 10,46-52; Łk 18,35-43; 19,1-10

r	 187	 Mt 25,14-16; 	 PCh 232-238b	 Talenty 
		  Łk 19,11-14

r	 188	 —	 PCh 238c-243b	 Talenty

r	 189	 —	 PCh 243c-250d	 Talenty

r	 190	 —	 PCh 250e-255	 Talenty

r	 191	 Mt 25,17-18	 PCh 256-261c	 Talenty

r	 192	 Mt 25,19-30; 	 PCh 261d-266	 Talenty 
		  Łk 19,15-28

r	 193	 Mt 26,6-9; Mk 14,3-5; 	 ŻJ 412-414b	 Uczta w domu Szymona 
		  Łk 7,36-38; J 11,55-12,6

r	 194	 Mt 26,10-13; 	 ŻJ 414c-418a	 Uczta w domu Szymona 
		  Mk 14,6-11; J 12,7-11

Dodatek B. Plan codziennego czytania



292 Podręcznik uczniostwa

r	 195	 Łk 7,39-50	 ŻJ 418b-420	 Uczta w domu Szymona

r	 196	 Mt 21,1-9; Mk 11,1-10; 	 ŻJ 421-424a	 „Oto Król twój przyjdzie” 
		  Łk 19,29-40; J 12,12-19

r	 197	 Mt 21,10-11; 	 ŻJ 424b-427	 „Oto Król twój przyjdzie” 
		  Łk 19,41-44

r	 198	 Mt 21,17-20; 	 ŻJ 428-430c	 Potępiony naród 
		  Mk 11,11-14.20-21

r	 199	 Mt 21,21-22; 	 ŻJ 430d-433	 Potępiony naród 
		  Mk 11,22-26

r	 200	 Mt 21,12-16; 	 ŻJ 434-436	 Świątynia ponownie oczyszczona 
		  Mk 11,15-19; Łk 19,45-48

r	 201	 Mt 21,23-31; 	 ŻJ 437;	 Świątynia ponownie oczyszczona 
		  Mk 11,27-33; Łk 20,1-8 	 PCh 192-194c	 Mowa i czyny

r	 202	 Mt 21,32	 ŻJ 438-439a;	 Świątynia ponownie oczyszczona 
			   PCh 194d-196c	 Mowa i czyny

r	 203	 —	 PCh 196d-201	 Mowa i czyny

r	 204	 Mt 21,33; Mk 12,1; 	 PCh 202-207a	 Winnica Pańska 
		  Łk 20,9

r	 205	 Mt 21,34-36; 	 PCh 207b-209c	 Winnica Pańska 
		  Mk 12,2-5; Łk 20,10-12

r	 206	 Mt 21,37-41; 	 PCh 209d-211b;	 Winnica Pańska 
		  Mk 12,6-9; Łk 20,13-16	 ŻJ 439	 Świątynia ponownie oczyszczona

r	 207	 Mt 21,42-46; 	 PCh 211c-212a;	 Winnica Pańska 
		  Mk 12,10-12; 	 ŻJ 440-443	 Świątynia ponownie oczyszczona 
		  Łk 20,17-19

r	 208	 —	 PCh 212b-216a	 Winnica Pańska

r	 209	 —	 PCh 216b-220	 Winnica Pańska

r	 210	 Mt 22,1-14	 PCh 221-225c	 Bez szaty weselnej

r	 211	 —	 PCh 225d-231	 Bez szaty weselnej

r	 212	 Mt 22,15-28; 	 ŻJ 444-446	 Spór 
		  Mk 12,13-23; Łk 20,20-33

r	 213	 Mt 22,29-46; 	 ŻJ 447-450	 Spór 
		  Mk 12,24-37; Łk 20,34-44



293

r	 214	 Mt 23,1-15; 	 ŻJ 451-454b	 Biada faryzeuszom! 
		  Mk 12,38-40; Łk 20,45-47

r	 215	 Mt 23,16-26; 	 ŻJ 454c-457a	 Biada faryzeuszom! 
		  Mk 12,41-44; Łk 21,1-4

r	 216	 Mt 23,27-39; 	 ŻJ 457b-459	 Biada faryzeuszom! 
		  Łk 13,34-35

r	 217	 J 12,20-50	 ŻJ 460-464	 Na zewnętrznym dziedzińcu

r	 218	 Mt 24,1-20; 	 ŻJ 465-467	 Na Górze Oliwnej 
		  Mk 13,1-18; Łk 17,31-32; 21,5-24

r	 219	 Mt 24,21-39; 	 ŻJ 468-470	 Na Górze Oliwnej 
		  Mk 13,19-32; Łk 17,23-30; 21,25-33

r	 220	 Mt 24,40-51; 	 ŻJ 471-472	 Na Górze Oliwnej 
		  Mk 13,33-37; Łk 12,35-48; 17,33-37; 21,34-38

r	 221	 Mt 25,1-13	 PCh 298-303d	 „Oto oblubieniec, wyjdźcie  
				    na spotkanie”

r	 222	 —	 PCh 303e-309	 „Oto oblubieniec, wyjdźcie  
				    na spotkanie”

r	 223	 Mt 25,31-46	 ŻJ 473-477	 „Najmniejszy z braci moich”

r	 224	 Mt 26,1-5, 14-19;	 ŻJ 478-480c	 Sługa sług 
		  Mk 14,1-2,10-16; Łk 22,1-13, 24; J 13,1-5

r	 225	 J 13,6-17	 ŻJ 480d-484	 Sługa sług

r	 226	 Mt 26,20-29; 	 ŻJ 485-487c	 „Na pamiątkę moją” 
		  Mk 14,17-25; Łk 22,14-23; J 13,18-30

r	 227	 Łk 22,24-30	 ŻJ 487d-491	 „Na pamiątkę moją”

r	 228	 J 13,31-14,14	 ŻJ 492-495d	 „Niechaj się nie trwoży serce wasze”

r	 229	 J 14,15-31	 ŻJ 495e-500a	 „Niechaj się nie trwoży serce wasze”

r	 230	 Mt 26,30-35; 	 ŻJ 500b-503b	 „Niechaj się nie trwoży serce wasze” 
		  Mk 14,26-31; Łk 22,31-38; J 13,36-38; 15,1-11

r	 231	 J 15,12-17,26	 ŻJ 503c-506	 „Niechaj się nie trwoży serce wasze”

r	 232	 Mt 26,36-41; 	 ŻJ 507-510c	 Getsemane 
		  Mk 14,32-38; Łk 22,39-46

Dodatek B. Plan codziennego czytania



294 Podręcznik uczniostwa

r	 233	 Mt 26,42-46; 	 ŻJ 510d-513b	 Getsemane 
		  Mk 14,39-42

r	 234	 Mt 26,47-56; 	 ŻJ 513c-514	 Getsemane 
		  Mk 14,43-52; Łk 22,47-53; J 18,1-12

r	 235	 Mt 26,57-59; 	 ŻJ 515-519a	 Przed Annaszem i w pałacu Kajfasza 
		  Mk 14,53-56; J 18,13-14.19-23

r	 236	 Mt 26,60-68; 	 ŻJ 519b-522	 Przed Annaszem i w pałacu Kajfasza 
		  Mk 14,57-65

r	 237	 Mt 26,69-27,1; 	 ŻJ 523-526	 Przed Annaszem i w pałacu Kajfasza 
		  Mk 14,66-15,1; Łk 22,54-71; J 18,15-18.24-27

r	 238	 Mt 27,3-10	 ŻJ 527-532	 Judasz

r	 239	 Mt 27,2,11-14;	 ŻJ 533-537b	 Na sądzie u Piłata  
		  Mk 15,2-5; Łk 23,1-4; J 18,28-38

r	 240	 Łk 23,5-12	 ŻJ 537c-540c	 Na sądzie u Piłata

r	 241	 Mt 27,15-23.27-31;	 ŻJ 540d-544a	 Na sądzie u Piłata 
		  Mk 15,6-13, 16-20; Łk 23,13-22; J 18,39-19,5

r	 242	 Mt 27,24-26; 	 ŻJ 544b-547	 Na sądzie u Piłata 
		  Mk 15,14-15; Łk 23,23-25; J 19,6-16

r	 243	 Mt 27,32-33; 	 ŻJ 548-550a	 Golgota 
		  Mk 15,21-22; Łk 23,26-31; J 19,17

r	 244	 Mt 27,34-44; 	 ŻJ 550b-553a	 Golgota 
		  Mk 15,23-32; Łk 23,32-38; J 19,18-24

r	 245	 Mt 27,45; Mk 15,33; 	 ŻJ 553b-557d	 Golgota 
		  Łk 23,39-44; J 19,25-27

r	 246	 Mt 27,46-53; 	 ŻJ 557e-559	 Golgota 
		  Mk 15,34-38; Łk 23,45-46; J 19,28-30

r	 247	 —	 ŻJ 560-565	 „Wykonało się!”

r	 248	 Mt 27,54-61; 	 ŻJ 566-570c	 W grobowcu Józefa 
		  Mk 15,39-47; Łk 23,47-56; J 19,31-42

r	 249	 Mt 20,17-19; 27,62-66	 ŻJ 570d-574	 W grobowcu Józefa

r	 250	 Mt 28,2-4, 11-15	 ŻJ 575-580	 „Wstał z martwych”

r	 251	 Mt 28,1,5-8; 	 ŻJ 581-583a	 „Czemu płaczesz?” 
		  Mk 16,1-11; Łk 24,1-12; J 20,1-18



295

r	 252	 Mt 28,9-10	 ŻJ 583a-585	 „Czemu płaczesz?”

r	 253	 Mk 16,12-13; 	 ŻJ 586-589	 Droga do Emaus 
		  Łk 24,13-33

r	 254	 Mk 16,14; 	 ŻJ 590-591	 „Pokój wam” 
		  Łk 24,34-48; J 20,19-21

r	 255	 Łk 24,49; John 20,22-31	 ŻJ 592-594	 „Pokój wam”

r	 256	 J 21,1-14	 ŻJ 595-596	 Jeszcze raz nad Morzem Galilejskim

r	 257	 J 21,15-25	 ŻJ 597-600	 Jeszcze raz nad Morzem Galilejskim

r	 258	 Mt 28,16-20; 	 ŻJ 601-604	 „Idźcie, nauczajcie wszystkie narody” 
		  Mk 16,15-18

r	 259	 —	 ŻJ 605-610	 „Idźcie, nauczajcie wszystkie narody”

r	 260	 Mk 16,19-20; 	 ŻJ 611-615	 „Do Ojca mego i Ojca waszego”  
		  Łk 24,50-53; Dz 1,1-12

Dodatek B. Plan codziennego czytania



296 Podręcznik uczniostwa

Część 4
Biblia: Od Kościoła wczesnochrześcijańskiego  
do Nowej Ziemi.
Duch Proroctwa: Działalność apostołów, Wielki bój
ý	 Dz. 	 Biblia 	 Duch Proroctwa 	Tytuł rozdziału

r	 1	 —	 KM 9-12	 Boży cel dla Kościoła

r	 2	 —	 KM 13-16	 Przygotowanie dwunastu

r	 3	 Mt 28,19-20; 	 KM 17-21	 Wielkie zlecenie 
		  Mk 16,15-18; Dz 1,1-12

r	 4	 Dz 1,13-26	

r	 5	 Dz 2,1-13	 KM 22-25b	 Pięćdziesiątnica

r	 6	 Dz 2,14-47	 KM 25c-28	 Pięćdziesiątnica

r	 7	 —	 KM 29-34	 Dar Ducha

r	 8	 Dz 3,1-4,4	 KM 35-38b	 U świątynnej bramy

r	 9	 Dz 4,5-31	 KM 38c-42	 U świątynnej bramy

r	 10	 Dz 4,32-5,11	 KM 43-46	 Ostrzeżenie przed obłudą

r	 11	 Dz 5,12-32	 KM 47-49e	 Przed Sanhedrynem

r	 12	 Dz 5,33-42	 KM 49f-51	 Przed Sanhedrynem

r	 13	 Dz 6,1-7	 KM 52-66	 Siedmiu diakonów

r	 14	 Dz 6,8-7,50	 KM 57-58	 Pierwszy chrześcijański męczennik

r	 15	 Dz 7,5 1-60	 KM 59-60	 Pierwszy chrześcijański męczennik

r	 16	 Dz 8,1-25	 KM 61-63e	 Ewangelia w Samarii

r	 17	 Dz 8,26-40	 KM 63f-65	 Ewangelia w Samarii

r	 18	 Dz 9,1-7	 KM 66-69a	 Prześladowca uczniem

r	 19	 Dz 9,8-18	 KM 69b-71	 Prześladowca uczniem

r	 20	 Dz 9,19-31; 22,11-21	 KM 72-76	 Dni przygotowania

r	 21	 Dz 9,32-10,16	 KM 77-80b	 Poszukiwacz prawdy

r	 22	 Dz 10,17-11,18	 KM 80c-82	 Poszukiwacz prawdy



297

r	 23	 Dz 12,1-11	 KM 83-86a	 Uwolniony z więzienia

r	 24	 Dz 12,12-24	 KM 86b-89	 Uwolniony z więzienia

r	 25	 Dz 11,19-30	 KM 90-92	 Poselstwo Ewangelii w Antiochii

r	 26	 Dz 12,25-13,3	 KM 93-95	 Poselstwo Ewangelii w Antiochii

r	 27	 Dz 13,4-13	 KM 96-98d	 Zwiastuni Ewangelii

r	 28	 Dz 13,14-52	 KM 98e-101	 Zwiastuni Ewangelii

r	 29	 Dz 14,1-18	 KM 102-105	 Służba kaznodziejska wśród pogan

r	 30	 Dz 14,19-26	 KM 106-107	 Służba kaznodziejska wśród pogan

r	 31	 Dz 14,27-15,12	 KM 108-111b	 Żydzi i poganie

r	 32	 Dz 15,13-35; Ga 2,11-21	 KM 111c-114	 Żydzi i poganie

r	 33	 Dz 15,36-16,3	 KM 115-117	 Wywyższenie krzyża

r	 34	 Dz 16,4-6	 KM 118-120	 Wywyższenie krzyża

r	 35	 Dz 16,7-26	 KM 121-123a	 W dalekich krajach

r	 36	 Dz 16,27-40	 KM 123b-125	 W dalekich krajach

r	 37	 Dz 17,1-2	 KM 126-128a	 Tesalonika

r	 38	 Dz 17,3-10	 KM 128b-130	 Tesalonika

r	 39	 Dz 17,1 1-21	 KM 131-134c	 Berea i Ateny

r	 40	 Dz 17,22-34	 KM 134d-137	 Berea i Ateny

r	 41	 Dz 18,1-7	 KM 138-141b	 Korynt

r	 42	 Dz 18,8-18	 KM 141c-143	 Korynt

r	 43	 1 Tes 1-2	 KM 144-145	 Listy do Tesaloniczan

r	 44	 1 Tes 4,13-18; 5,1-11	 KM 146-147c	 Listy do Tesaloniczan

r	 45	 1 Tes 3,1-4,12; 5,12-28	 KM 147d-149c	 Listy do Tesaloniczan

r	 46	 2 Tes 1-3	 KM 149d-151	 Listy do Tesaloniczan

r	 47	 Dz 18,19-28; 1 Kor 2	 KM 152-154	 Apollos w Koryncie

r	 48	 1 Kor 3	 KM 155-156a	 Apollos w Koryncie

r	 49	 1 Kor 4	 KM 156b-158	 Apollos w Koryncie

r	 50	 Dz 19,1-7	 KM 159-161c	 Efez

Dodatek B. Plan codziennego czytania



298 Podręcznik uczniostwa

r	 51	 Dz 19,8-20	 KM 161d-164	 Efez

r	 52	 Dz 19,21-20,1	 KM 165-168	 Dni trudu i prób

r	 53	 1 Kor 1	 KM 169-172a	 Poselstwo przestrogi i błagania

r	 54	 1 Kor 5,1-6,8	 KM 172b-173c	 Poselstwo przestrogi i błagania

r	 55	 1 Kor 6,9-8,13	 KM 173d-174	 Poselstwo przestrogi i błagania

r	 56	 1 Kor 9	 KM 175-178d	 Powołani do osiągnięcia wyższego  
				    standardu

r	 57	 1 Kor 10-11	 KM 178e-179	 Powołani do osiągnięcia wyższego  
				    standardu

r	 58	 1 Kor 12-14	 KM 180-181c	 Powołani do osiągnięcia wyższego  
				    standardu

r	 59	 1 Kor 15-16	 KM 181d-182	 Powołani do osiągnięcia wyższego  
				    standardu

r	 60	 2 Kor 1-2; 7	 KM 183-185b	 Przesłanie wzięte do serca

r	 61	 2 Kor 3-4	 KM 185c-188c	 Przesłanie wzięte do serca

r	 62	 2 Kor 5; 9-10; 13	 KM 188d-189	 Przesłanie wzięte do serca

r	 63	 1 Kor 9,7-14	 KM 190-194a	 Szczodry zbór

r	 64	 2 Kor 8	 KM 194b-195	 Szczodry zbór

r	 65	 2 Kor 11; 2 Tes 3,8-12	 KM 196-199a	 Praca w trudnych okolicznościach

r	 66	 2 Kor 12	 KM 199b-202	 Praca w trudnych okolicznościach

r	 67	 —	 KM 203-206c	 Służba z poświęceniem

r	 68	 2 Kor 6	 KM 206d-209	 Służba z poświęceniem

r	 69	 Dz 20,2; Rz 2-3	

r	 70	 Rz 4-5 	 KM 210-211b	 Zbawienie dla Żydów

r	 71	 Rz 6-8	

r	 72	 Rz 9,1-11,15	 KM 211c-212	 Zbawienie dla Żydów

r	 73	 Rz 11,16-36	 KM 213-214b	 Zbawienie dla Żydów

r	 74	 Rz 1; 12-13	 KM 214c-215	 Zbawienie dla Żydów

r	 75	 Rz 14-16	



299

r	 76	 Gall; 3,1-5	 KM 216-218	 Odstępstwo w Galacji

r	 77	 Gal 2; 3,6-29	 KM 219a-b	 Odstępstwo w Galacji

r	 78	 Gal 4-6	 KM 219c	 Odstępstwo w Galacji

r	 79	 Dz 20,3-38	 KM 220-224b	 Ostatnia podróż Pawła do Jerozolimy

r	 80	 Dz 21,1-16	 KM 224c-225	 Ostatnia podróż Pawła do Jerozolimy

r	 81	 Dz 21,17-19	 KM 226-228c	 Uwięzienie Pawła

r	 82	 Dz 2 1,20-36	 KM 228d-230	 Uwięzienie Pawła

r	 83	 Dz 21,37-23,11	 KM 231-234a	 Uwięzienie Pawła

r	 84	 Dz 23,12-35	 KM 234b-236	 Uwięzienie Pawła

r	 85	 Dz 24,1-23	 KM 237-239a	 Proces w Cezarei

r	 86	 Dz 24,24-27	 KM 239b-241	 Proces w Cezarei

r	 87	 Dz 25,1-12	 KM 242-244	 Paweł odwołuje się do cesarza

r	 88	 Dz 25,13-27	 KM 245-246e	 „Niewiele brakuje, a przekonałbyś  
				    mnie”

r	 89	 Dz 26	 KM 246f-248	 „Niewiele brakuje, a przekonałbyś  
				    mnie”

r	 90	 Dz 27,1-20	 KM 249-251b	 Katastrofa na morzu

r	 91	 Dz 27,21-28,10	 KM 251c-253	 Katastrofa na morzu

r	 92	 Dz 28,11-22	 KM 254-256d	 W Rzymie

r	 93	 Dz 28,23-31	 KM 256e-259a	 W Rzymie

r	 94	 Flm	 KM 259b-261	 W Rzymie

r	 95	 —	 KM 262-266	 Domownicy cesarza

r	 96	 Ef 1-4	 KM 267a-b	 Pisane z Rzymu

r	 97	 Ef 5-6	 KM 267c-268a	 Pisane z Rzymu

r	 98	 Kol 1,1-3,3	 KM 268b-270	 Pisane z Rzymu

r	 99	 Kol 3,4-4,18	 KM 271-272c	 Pisane z Rzymu

r	 100	 Phil 1-2; 4,15-18	 KM 272d-274	 Pisane z Rzymu

r	 101	 Phil 3; 4,1-14, 19-23	 KM 275	 Pisane z Rzymu

r	 102	 —	 KM 276-277	 Na wolności

Dodatek B. Plan codziennego czytania



300 Podręcznik uczniostwa

r	 103	 Tt 1-3

r	 104	 1 Tm 1-4

r	 105	 1 Tm 5-6	 KM 278-279	 Ostatnie aresztowanie

r	 106		  KM 280-283	 Paweł przed Neronem

r	 107	 2 Tm 1-3	 KM 284-286b	 Ostatni list Pawła

r	 108	 2 Tm 4	 KM 286c-289	 Ostatni list Pawła

r	 109	 Hbr 1-3	 KM 290-292	 Skazany na śmierć

r	 110	 Hbr 4-7

r	 111	 Hbr 8-10

r	 112	 Hbr 11-13

r	 113	 Jk 1-2

r	 114	 Jk 3-5

r	 115	 1 P 1,1-12	 KM 293-295d	 Wierny pomocnik Pasterza

r	 116	 1 P 1,13-2,10	 KM 295e-297c	 Wierny pomocnik Pasterza

r	 117	 1 P 2,11-4,19	 KM 297d-299c	 Wierny pomocnik Pasterza

r	 118	 1 P 5	 KM 299d-301	 Wierny pomocnik Pasterza

r	 119	 2 P 1	 KM 302-305a	 Wierny do końca

r	 120	 2 P 2-3	 KM 305b-306	 Wierny do końca

r	 121	 —	 KM 307-310	 Jan — umiłowany uczeń

r	 122	 1 J 2,7-4,16	 KM 311-313c	 Wierny świadek

r	 123	 1 J 1,1-2,6; 4,17-5,21	 KM 313d-315b	 Wierny świadek

r	 124	 2 J; 3 J; Jud	 KM 315c-316	 Wierny świadek

r	 125	 —	 KM 317-320a	 Przemieniony przez łaskę

r	 126	 —	 KM 320b-322	 Przemieniony przez łaskę

r	 127	 —	 KM 323-327	 Patmos

r	 128	 Ap 1	 KM 328-332b	 Objawienie

r	 129	 Ap 2-4	 KM 332c-333	 Objawienie

r	 130	 Ap 5-11



301

r	 131	 Ap 12-15	 KM 334-335b	 Objawienie

r	 132	 Ap 16-18

r	 133	 Ap 19-22	 KM 335c-f	 Objawienie

r	 134	 —	 KM 336-341	 Kościół zwycięski

r	 135	 —	 WB 9-13	 Wstęp

r	 136	 —	 WB 15-18	 Zniszczenie Jerozolimy

r	 137	 —	 WB 19-22a	 Zniszczenie Jerozolimy

r	 138	 —	 WB 22b-26	 Zniszczenie Jerozolimy

r	 139	 —	 WB 27-30a	 Prześladowania w pierwszych stule-
ciach

r	 140	 —	 WB 30b-32	 Prześladowania w pierwszych stule-
ciach

r	 141	 —	 WB 33-38a	 Era duchowej ciemności

r	 142	 —	 WB 38b-41	 Era duchowej ciemności

r	 143	 —	 WB 42-44d	 Waldensi

r	 144	 —	 WB 44e-46	 Waldensi

r	 145	 —	 WB 47-49c	 Waldensi

r	 146	 —	 WB 49d-52	 Waldensi

r	 147	 —	 WB 53-55b	 Jan Wiklif

r	 148	 —	 WB 55c-87c	 Jan Wiklif

r	 149	 —	 WB 87d-60f	 Jan Wiklif

r	 150	 —	 WB 60g-62	 Jan Wiklif

r	 151	 —	 WB 63-66b	 Hus i Hieronim

r	 152	 —	 WB 66c-71b	 Hus i Hieronim

r	 153	 —	 WB 71c-74c	 Hus i Hieronim

r	 154	 —	 WB 74d-76	 Hus i Hieronim

r	 155	 —	 WB 77-80b	 Oddzielenie się Lutra od Rzymu

r	 156	 —	 WB 80c-83e	 Oddzielenie się Lutra od Rzymu

r	 157	 —	 WB 83f-86b	 Oddzielenie się Lutra od Rzymu

Dodatek B. Plan codziennego czytania



302 Podręcznik uczniostwa

r	 158	 —	 WB 86c-89a	 Oddzielenie się Lutra od Rzymu

r	 159	 —	 WB 89b-92	 Oddzielenie się Lutra od Rzymu

r	 160	 —	 WB 93-96b	 Luter przed sejmem

r	 161	 —	 WB 96c-99a	 Luter przed sejmem

r	 162	 —	 WB 99b-102d	 Luter przed sejmem

r	 163	 —	 WB 102e-105a	 Luter przed sejmem

r	 164	 —	 WB 105b-108	 Luter przed sejmem

r	 165	 —	 WB 109-113a	 Szwajcarski reformator

r	 166	 —	 WB 113b-116	 Szwajcarski reformator

r	 167	 —	 WB 117-120a	 Rozwój reformacji w Niemczech

r	 168	 —	 WB 120b-123	 Rozwój reformacji w Niemczech

r	 169	 —	 WB 124-126c	 Protest książąt

r	 170	 —	 WB 126d-129a	 Protest książąt

r	 171	 —	 WB 129b-131	 Protest książąt

r	 172	 —	 WB 132-135a	 Reformacja we Francji

r	 173	 —	 WB 135b-139a	 Reformacja we Francji

r	 174	 —	 WB 139b-141a	 Reformacja we Francji

r	 175	 —	 WB 141b-143e	 Reformacja we Francji

r	 176	 —	 WB 143f-147	 Reformacja we Francji

r	 177	 —	 WB 148-150c	 Niderlandy i Skandynawia

r	 178	 —	 WB 150d-152	 Niderlandy i Skandynawia

r	 179	 —	 WB 153-156a	 Późniejsi reformatorzy angielscy

r	 180	 —	 WB 156b-158e	 Późniejsi reformatorzy angielscy

r	 181	 —	 WB 158f-160	 Późniejsi reformatorzy angielscy

r	 182	 —	 WB 161-163a	 Późniejsi reformatorzy angielscy

r	 183	 —	 WB 163b-165	 Późniejsi reformatorzy angielscy

r	 184	 —	 WB 166-167	 Biblia i rewolucja francuska

r	 185	 —	 WB 168-170b	 Biblia i rewolucja francuska



303

r	 186	 —	 WB 170c-172f	 Biblia i rewolucja francuska

r	 187	 —	 WB 172g-174b	 Biblia i rewolucja francuska

r	 188	 —	 WB 174c-177a	 Biblia i rewolucja francuska

r	 189	 —	 WB 177b-178	 Biblia i rewolucja francuska

r	 190	 —	 WB 179-181b	 Ojcowie pielgrzymi

r	 191	 —	 WB 181c-185	 Ojcowie pielgrzymi

r	 192	 —	 WB 186-190a	 Zwiastuny świtu

r	 193	 —	 WB 190b-193	 Zwiastuny świtu

r	 194	 —	 WB 194-196	 Zwiastuny świtu

r	 195	 —	 WB 197-201b	 Amerykański reformator

r	 196	 —	 WB 201c-203	 Amerykański reformator

r	 197	 —	 WB 204-205	 Amerykański reformator

r	 198	 —	 WB 206-208d	 Amerykański reformator

r	 199	 —	 WB 208e-211	 Amerykański reformator

r	 200	 —	 WB 212-213	 Światło w ciemności

r	 201	 —	 WB 214-216	 Światło w ciemności

r	 202	 —	 WB 217-218	 Światło w ciemności

r	 203	 —	 WB 219-221	 Wielkie przebudzenie religijne

r	 204	 —	 WB 222-224a	 Wielkie przebudzenie religijne

r	 205	 —	 WB 224b-228c	 Wielkie przebudzenie religijne

r	 206	 —	 WB 228d-230	 Wielkie przebudzenie religijne

r	 207	 —	 WB 231-233b	 Odrzucone ostrzeżenie

r	 208	 —	 WB 233c-235c	 Odrzucone ostrzeżenie

r	 209	 —	 WB 235d-237b	 Odrzucone ostrzeżenie

r	 210	 —	 WB 237c-240	 Odrzucone ostrzeżenie

r	 211	 —	 WB 241-245a	 Spełnione proroctwa

r	 212	 —	 WB 245b-248a	 Spełnione proroctwa

r	 213	 —	 WB 248b-250	 Spełnione proroctwa

Dodatek B. Plan codziennego czytania



304 Podręcznik uczniostwa

r	 214	 —	 WB 251-254d	 Czym jest świątynia?

r	 215	 —	 WB 254e-258	 Czym jest świątynia?

r	 216	 —	 WB 259-262a	 W miejscu najświętszym

r	 217	 —	 WB 262b-263	 W miejscu najświętszym

r	 218	 —	 WB 264-266b	 Niezmienne prawo Boże

r	 219	 —	 WB 266c-268b	 Niezmienne prawo Boże

r	 220	 —	 WB 268c-271c	 Niezmienne prawo Boże

r	 221	 —	 WB 271d-274	 Niezmienne prawo Boże

r	 222	 —	 WB 275-278a	 Dzieło reformy

r	 223	 —	 WB 278b-280	 Dzieło reformy

r	 224	 —	 WB 281-284d	 Odrodzenie dziś

r	 225	 —	 WB 284e-287d	 Odrodzenie dziś

r	 226	 —	 WB 287e-290	 Odrodzenie dziś

r	 227	 —	 WB 291-294c	 Rejestr życia

r	 228	 —	 WB 294d-297	 Rejestr życia

r	 229	 —	 WB 298-300b	 Pochodzenie zła

r	 230	 —	 WB 300c-304	 Pochodzenie zła

r	 231	 —	 WB 305-308	 Nieprzyjaźń między człowiekiem  
				    a szatanem

r	 232	 —	 WB 309-312	 Działalność złych duchów

r	 233	 —	 WB 313-316d	 Szatańskie pułapki

r	 234	 —	 WB 316e-319	 Szatańskie pułapki

r	 235	 —	 WB 320-323a	 Pierwsze wielkie zwiedzenie

r	 236	 —	 WB 323b-326c	 Pierwsze wielkie zwiedzenie

r	 237	 —	 WB 326d-330	 Pierwsze wielkie zwiedzenie

r	 238	 —	 WB 331-334b	 Czy zmarli mogą z nami rozmawiać?

r	 239	 —	 WB 334c-337	 Czy zmarli mogą z nami rozmawiać?

r	 240	 —	 WB 338-340e	 Zagrożona wolność sumienia



305

r	 241	 —	 WB 340f-344b	 Zagrożona wolność sumienia

r	 242	 —	 WB 344c-347a	 Zagrożona wolność sumienia

r	 243	 —	 WB 347b-350	 Zagrożona wolność sumienia

r	 244	 —	 WB 351-353b	 Zbliżający się konflikt

r	 245	 —	 WB 353c-357	 Zbliżający się konflikt

r	 246	 —	 WB 358-360d	 Biblia środkiem ochrony

r	 247	 —	 WB 360e-363	 Biblia środkiem ochrony

r	 248	 —	 WB 364-366a	 Ostatnie ostrzeżenie

r	 249	 —	 WB 366b-369	 Ostatnie ostrzeżenie

r	 250	 —	 WB 370-373	 Czas udręki

r	 251	 —	 WB 374-377e	 Czas udręki

r	 252	 —	 WB 377f-381	 Czas udręki

r	 253	 —	 WB 382-384c	 Wyzwolenie ludu Bożego

r	 254	 —	 WB 384d-388d	 Wyzwolenie ludu Bożego

r	 255	 —	 WB 388e-391	 Wyzwolenie ludu Bożego

r	 256	 —	 WB 392-393e	 Spustoszona ziemia

r	 257	 —	 WB 393f-397	 Spustoszona ziemia

r	 258	 —	 WB 398-400	 Konflikt zakończony

r	 259	 —	 WB 401-403c	 Konflikt zakończony

r	 260	 —	 WB 403d-407	 Konflikt zakończony

Dodatek B. Plan codziennego czytania



(306)

Dodatek C

PUBLIKACJE ELLEN G. WHITE 
CYTOWANE W PODRĘCZNIKU

Chrześcijańska rodzina, Warszawa 2020.

Droga do Chrystusa, Warszawa 2020.

Early Writings of Waszyngton 1882, 1945.

Ewangelizacja, Warszawa 1967.

Faith and Works, Nashville 1979.

Fundamentals of Christian Education, Nashville 1923.

Jak wychować dziecko?, Warszawa 2011.

Krzyż i miecz, wyd. 2, Warszawa 2018.

Loma Linda Messages, Payson 1981.

Manuscript Releases, Silver Spring 1981, 1987, 1990, 1993.

Moje życie, Warszawa 2018.

Nauki z Góry Błogosławienia, wyd. 4, Warszawa 1998.

Pastoral Ministry, Silver Spring 1995.

Posłannictwo chrześcijan, wyd. 3, Warszawa 2013.

Prayer, Nampa 2002.



307

Prorocy i królowie, wyd. 5, Warszawa 2018.

Przypowieści Chrystusa, wyd. 6, Warszawa 2020.

„Review and Herald”, 30.1.1900, 21.5.1901.

Rozsądne szafarstwo, Warszawa 1999.

Selected Messages, Waszyngton 1958, 1980, t. 3.

„Signs of the Times”, 6.11.1901.

Słudzy ewangelii, Warszawa 2003.

Służba kolporterska, Warszawa 2006.

The Spirit of Prophecy, Battle Creek 1870, 1877, 1878, 1884.

Śladami Wielkiego Lekarza, wyd. 6, Warszawa 2009.

Testimonies for the Church, Mountain View 1948, t. 1-9.

Testimonies to Ministers and Gospel Workers, Mountain View 1923.

Umysł, charakter, osobowość, wyd. 2, Warszawa 2015, t. 1.

W atmosferze niebios, Warszawa 2001.

Wybrane poselstwa, Warszawa 2010, t. 1.

Wybrańcy Boga, wyd. 2, Warszawa 2018.

Wychowanie, wyd. 2, Warszawa 2010.

Wydarzenie czasów końca, Warszawa 1995.

Życie Jezusa, wyd. 16, Warszawa 2018.

Dodatek C. Publikacje Ellen G. White cytowane w podręczniku



Książka przedstawia zbory adwentystyczne w róż-
nych częściach świata wywierające wyraźny 
wpływ na  lokalne zbiorowości. Opis ten uzu-
pełniony jest materiałem mającym pomóc zbo-
rom w pełnieniu efektywnej służby metodą, jaką 
Jezus stosował w docieraniu do ludzi, polega-
jącą na przebywaniu wśród nich, okazywaniu 
im współczucia, służeniu im i prowadzeniu ich 
do zbawienia. Autorzy dzielą się mocnymi biblij-
nymi zasadami, narzędziami i przykładami z rze-
czywistego życia, które pomogą aktywować 
twój zbór, aby stał się solą i światłością w imie-
niu Jezusa. Świat na to czeka!



Pismo Święte w różnoraki sposób przedstawia 
dzieło Ducha Świętego. Jednym ze szczegól-
nych przejawów Jego wpływu jest porówna-
nie go do wczesnego i późnego deszczu opi-
sanego w Księdze Joela oraz w Księdze Dziejów 
Apostolskich. Duch Święty podczas wczesnego 
deszczu oczyszcza ludzi wierzących z cielesno-
ści i przemienia ich charakter, czyniąc go dosko-
nałym w Chrystusie. Ta przemiana winna doko-
nać się, zanim nadejdzie deszcz późny w postaci 
zesłania Ducha Świętego tuż przed powtórnym 
przyjściem Chrystusa na ziemię. Jaka rolę Ty masz 
do odegrania w tym procesie? O tym właśnie jest 
ta publikacja.



Kościół adwentystyczny niczego nie potrzebuje 
tak bardzo jak autentycznego duchowego oży-
wienia. Nie ma nic ważniejszego dla przywódców, 
pastorów i szeregowych wyznawców Kościoła niż 
wspólne dążenie do tego ożywienia. 
W tej książce pastor Mark Finley zaprasza cię 
do otwarcia serca i umysłu w modlitwie. Oży-
wienie zawsze zaczyna się od jednej osoby, która 
w modlitwie, na kolanach, przychodzi do Boga. 
Ty też możesz być tą osobą, którą Bóg posłuży 
się, by dokonać wylania Ducha Świętego na twoją 
rodzinę, zbór i świat. Czytając tę książkę, módl się 
w głębi serca: „Panie, ożyw nas ponownie”.



Każdy chrześcijanin, który chce być gotowy 
na powtórne przyjście Chrystusa, powinien prze-
czytać tę publikację!
Książka przedstawia biblijne nauczanie na temat 
chrztu Ducha Świętego i  korzyści płynących 
z otrzymania tego daru, a także wyjaśnia, dla-
czego chrześcijanin powinien otrzymać to szcze-
gólne napełnienie Duchem Świętym, jeżeli prag-
nie być podobny do Jezusa. Nauki zawarte w tej 
pozycji książkowej pozwolą ci osiągnąć życie, 
które nabierze sensu, niezłomności i mocy.



Inicjatywa pod nazwą „Całkowite Zaangażowanie Wyznawców” 
(Total Member Involvement) wypływa ze zlecenia danego przez 
Jezusa każdemu Jego wyznawcy, by „iść na cały świat”. Niniejsza 
książka jest czymś więcej niż tylko wezwaniem do służby. Przedsta-
wia ona proste, praktyczne sposoby, dzięki którym każdy adwen-
tysta dnia siódmego może pracować dla Boga — czy to po drugiej 
stronie oceanu, czy po drugiej stronie ulicy. Przyłącz się do pastora 
i ewangelisty Alejandro Bullóna wzywającego każdego wyznawcę 
do serdecznego i osobistego zaangażowania w ten globalny ruch 
mający na celu przyspieszenie powtórnego przyjścia Chrystusa.

Zamówienia na publikacje prosimy kierować pod adresem:
Dział Handlowy Wydawnictwa „Znaki Czasu”
ul. Foksal 8/3
00-366 Warszawa
tel. 22-331-98-00
e-mail: kontakt@znakiczasu.pl
księgarnia internetowa: sklep.znakiczasu.pl



       Wydawnictwo 
      „Znaki Czasu”

Podręcznik uczniostw
a

Podręcznik 
uczniostwa
dla członków
Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego


